
ALGKRISTLUS
Jeesus-rahvas ja algkogudus 
Iisraelis ning rahvaste seas

Randar Tasmuth

EELK Usuteaduse Instituudi 
toimetised XXXIV

ALGKRISTLUS
Jeesus-rahvas ja algkogudus 

Iisraelis ning rahvaste seas



EELK Usuteaduse Instituudi toimetised

XXXIV



ALGKRISTLUS
 

Jeesus-rahvas ja algkogudus 
Iisraelis ning rahvaste seas

ORIGINAL CHRISTIANITY

Yeshuines and Nascent Assemblies 

in Israel and Among the Nations

Randar Tasmuth

EELK Usuteaduse Instituut
Tallinn 2025



Keeleliselt ja tehniliselt toimetanud Riina Ruut

Kaane kujundanud Külli Saard

Kujundanud ja küljendanud Külli Saard

Aineregistri koostanud Randar Tasmuth

Raamatu väljaandmist toetasid:

Deutsches Nationalkomitee des Lutherischen Weltbundes

Eesti Kirikute Nõukogu

EELK Usuteaduse Instituut 

© Randar Tasmuth, EELK Usuteaduse Instituut 2025

Trükitud Tallinna Raamatutrükikojas

ISBN 978-9949-7417-9-3

ISSN 1406-8567



Tiinale, Martinile ja Maarjale



Saatesõna
Mul pole millestki suuremat rõõmu, kui kuulda oma lapsi käivat tões. (3Jh 4)

Tervitan selle sõnaga kõiki lugejaid, kelle hulgas olen eriliselt mõelnud usuteaduse 
üliõpilastele ja vaimulikest kolleegidele. Neile, kes valmistuvad astuma kogudustega 
ühte jalga ja kes seda igapäevaselt teevad. Kas siis esimesi aastaid või koos aasta-
kümnete kogemusega. Loodan, et meid kõiki ühendab huvi ja valmisolek avastada 
ja vastata küsimustele, mida saame oma usu lätete ja algaja meelsusest ja väest taas-
avastada. Kuidas võib uuesti läbi tunnetatu meid väestada ja kuidas saame seda täna 
kasutada?

Kristluse algusaegade hämarusse mattuva ajaloo kujutamine ei peaks olema 
akadeemiliste isoleeritud peatükkide kogum raskesti arusaadavas raamatus. See 
peaks olema kujunemislooliselt jälgitav ning ajas edasi kulgev jutustuselõng, nii-
öelda storyline. Aga kahe aastatuhande tagant ei ulatu meieni ka algsete sõnasulaste 
tunnistused. Mida siis teha? Mida võib teada saada ja millega tohib lünki täita? 
Seda kõike teades loodan lugeja heatahtlikule kaasamõtlemisele Teise Makkabeide 
raamatu sõnadega: Kui see hästi ja osavalt on kokku võetud, siis seda ma olen taht-
nud. Kui see aga halvasti või keskpäraselt on kokku võetud, siis seda ma olen suutnud. 
(2Makk 15:38)

Raamat algab reisijuhi kombel Galileast ja jalutab läbi Jeruusalemma ning Vahe-
mere maade värskelt sündinud koguduste. Lõpu kujunab johanneslikuks kogu-
konnaks nimetatud grupi meelemaastik vaatega lihaks saanud Sõnale, Pojale, kelle 
nimesse uskumises on pääste.

Oleme kõigist ja kõigest sõltuvad loodud olendid, mida on hea kogu aeg meeles 
pidada. Siit siis tänu Jumalale, kes on loonud õndsusloolise ajaloo ja andnud meile 
elud, ajad ja võimalused.

Tänud pädevale toimetajale Riina Ruudule, stiilsele küljendajale ja kujundajale 
Külli Saardile ning terminite osas konsulteerinud Gustav Piirile. Tänud perekon-
nale, kes on kõrvalt jälginud raamatu valmimisele kulunud pikki töötunde. 



Tänud nendele organisatsioonidele ja asutustele, kes on kogu tööd kõige rohkem 
toetanud, need on Deutsches Nationalkomitee des Lutherischen Weltbundes, Eesti 
Kirikute Nõukogu ja EELK Usuteaduse Instituut. 

Mida veel soovida? Mul pole millestki suuremat rõõmu, kui kuulda oma lapsi käi-
vat tões! Et see võikski saada tegelikkuseks meie peredes, kogudustes ja kogu rahva 
hulgas, kes on potentsiaalsed Jumala lapsed.

Randar Tasmuth
Tallinnas, lõikuskuul 2025



Sisukord

Sissejuhatus .................................................................................................
1. Algkristluse mõiste ja sünniolude piiritlemine ........................................

1.1 Kuidas otsida kahe esimese aastakümne kristluse nägu? ..........................
1.2 Rahva elumiljööd selle aja Iisraelis mõjutas hilisjuutlus ..........................
1.3 Esimeste sõnasulaste kristoloogiast ..........................................................

2. Galilea Jeesus-rahvas ...............................................................................
2.1. Ajastulooline sissevaade ........................................................................
2.2. Jumala kuningriigi tulemise ootus .........................................................
2.3. Kuningriigid vastuolus ..........................................................................
2.4. Jumala kuningriigi tõesus. Pühendumus ja tahe ....................................
2.5. Uue eetose seeme Galileas .....................................................................

Ajajagaja. Usk Jeesuse ülesäratamisse surnuist ja selle kuulutamine ............

3. Jeesus-rahvas Jeruusalemmas ...................................................................
3.1. Jätkuvuse side – katkestus ja seejärel uued jätkuvused ...........................
3.2. Algkristlastena käsitletavate gruppide enesemääratlustest ja 
esinemisvormidest .......................................................................................
3.3 Algkristluse varajased lühikirjeldused Uues Testamendis ........................
3.4 Küsimus Jeruusalemma algkoguduse identiteedist ..................................
Ekskurss 1. Andmeid hilisematest ebioniididest ja natsareenlastest ....................

4. Apostel Paulus ja tema mõju. Jeesus-rahva sündimine rahvaste seas ........
4.1. Apostli isik ja enesevaade ......................................................................
4.2. Impeerium, evangeelium ja Kristus ideoloogilises ja eshatoloogilises 
vaates ...........................................................................................................
4.3. Seadus, õigeks saamine, evangeelium, pääste, arm ja usk .......................
4.4. Iisraeli muutumatu Jumal ja loodud inimene tema erinevates olekutes ..
4.5. Jumal, Iisrael, kogudus ja rahvad ..........................................................

10
18
19
23
25
    

28
28
38
41
47
54

62

76
77

86
93
98

102

105
106

113
117
124
130



4.6. Õigus, eetos, pastoraalsus ja hingehoid ...................................................
4.7. Pauluse mõtisklused inimesest: Aadam mässu ja meelerahu vahel ..........
4.8. Pastoraalkirjade koht algkristluses: 
vaade kasvava kogukonna kujunemisprotsessile ............................................

5. Kohandumine juudi sõja järgse ajaga. Apostlite tegude raamat ...............
5.1. Juudid ja Jeesus-rahvas uues olukorras ..................................................
5.2. Uue uskumisviisi mitmekihilise koondvaate esitamine ..........................
Ekskurss 2. Algkristluse misjonielu – kas „püha internet“? Arutlus ka meie ajale 

6. Algkristlikud pärimusliinid ja johanneslik kogukond ............................
6.1. Kogukonna ja kirjanduse põimunud omavaheline suhe ........................
6.2. Johanneslik kristlus oma keskkonnas ....................................................
Ekskurss 3. Hermeneutilisi näiteid Johannese evangeeliumi tõlkimisest .............
6.3. Jeesus-rahva üks grupp sajandivahetuse pöördes. 
Jumalast, inimesest ja maailmast johanneslikus kirjanduses ..........................

Järellugu ......................................................................................................

7. Pühakirja jätkuv tõlgendamine uskuvates 
    kogukondades – hermeneutika ................................................................

7.1. Ajalooline vaade hermeneutikale ...........................................................
7.2. Üldine vaade hermeneutikale seoses teiste distsipliinidega .....................
7.3. Kirikliku hermeneutilise vaate üldjooned ..............................................
7.4. Kristliku hermeneutika alused ja eeldused .............................................
7.5. Tõlgenduslikud võtted, mõisted ja nendevahelised seosed .....................
7.6. Kirikliku hermeneutilise töö eesmärk, eeldused ja etapid ......................
7.7. Tõlgendamist toetavad reeglipärasused, põhimõtted ja võtted ...............

Allikad, teatmeteosed ja abivahendid ..........................................................
Kasutatud kirjandus ....................................................................................
Aineregister .................................................................................................

140

146

153

159
159
166
174
    

178
179
184
188

191

195

202
203
206
210
214
217
222
226

229
230
239



Sissejuhatus
Mis on, see on juba olnud, ja mis tuleb, seegi on juba olnud. 

Jumal otsib möödunu taas välja. (Kg 3:15)

Kirjandusena vaadatuna on ajalugu otsekui loo kudumine, see on vormi andmine 
millelegi, millel veel ei ole vormi. Ajaloo kirjutamine on püüd mõista ja kirjeldada 
seda, mida enam ei ole. Kujutada seda, mida me ei tea, ei näe ega saagi näha, aga 
mida me siiski soovime ette kujutada. Ajaloo kirjutamine on püüd anda tähendust 
sellele, mis minevikus oli nii tähenduslik, et muutis maailma nõnda, et selle tähen-
dus on täna meiega ja kujundab ka meie elu. Miks on see nii raske? Seepärast, et ei 
ole mälestust endisist asjust ja nõnda ei ole ka mälestust tulevasist asjust neil, kes saavad 
olema veelgi hiljem (Kg 1:11).

Minevik on „see, mis oli“. Teisisõnu, minevik „oli“. Aga minevik mingil kujul 
ka „on“, sest minevik mõjub edasi. Minevik on möödunud tegelikkus, kunagi aset 
leidnud protsess, milles me enam ei osale. Ometi on ajaloo kujutamine püüd kir-
jeldada minevikus aset leidnud protsessi. Protsess kui mõiste pärineb ladina sõnast 
processio1 millega märgiti sõjaväe edasi liikumist, sammumist, lihtsat edasi liikumise 
tõsiasja. Tasub olla väga tähelepanelik, et protsessi mõistet mitte segada progressi 
mõistega, mis tuleneb samuti ladina keelest. Progress tähendab edasi tungimist ja 
mingis mõttes ette jõudmist.2 Ei edasi liikumine ega ka ette jõudmine iseendast 
sisalda veel mingit viidet liikumise suunale, sisule, kvaliteedile või paremusele. Need 
hinnangud tuleb anda eraldi arutlustena.

1	 Ladina-eesti sõnaraamatu (1986) kohaselt tuleneb processio tegusõna procedo, cessi, cessum, 
ere [pro- + cedo] tähenduste hulgast, kus teele minemise ja marssimise kujutlused on tooni 
andvad. Protsess on liikumine.

2	 Vastavalt kasutusalale tähendab progredior, progressus sum, gredi [pro- + gradior] ette astumist, 
edasi tungimist, marssimist, ette jõudmist. Siin sisaldub võrdluse moment, kellegi või millegi 
edestamine. Seejuures ei sisalda mõiste hinnangut, kas tegemist on hea või halva ettejõud-
misega. Seega võib kedagi edestada nii mõttetustes kui ka vooruses ning hinnang progressile 
oleneb „progressi“ kvaliteedist. 



11

Piibliteadust kui distsipliinide kogumit võib ka ainsuse vormis väljendada, 
ehkki piibliteaduste lai haare hõlmab paljusid valdkondi, nagu ajalugu, geograafiat, 
etnograafiat, arheoloogiat, keeleteadust, kirjandusteadust, filosoofiat. Kõiki neid 
piibliteadusega seotud valdkondi seob usuline vaade oma objektile, Jumala ilmu-
tusele ajaloos. Töö piibliteadusega eeldab usku Jumala ilmutusse ning püüab avada 
selle hoomamatu ilmutuse ajalugu. Nii võib piibliteadust nimetada ka usuteaduse 
kuninglikuks esituseks, millele toetuvad ja millest lähtuvad kõik teised usuteaduse 
valdkonnad ja uuritavad teemad. 

Käesolev raamat on kolmas osa omavahel seotud piibliteaduste teemade käsit-
lustest EELK Usuteaduse Instituudi toimetiste reas. Esimesena ilmunud „Uue Tes-
tamendi kontekstualiseeriv teoloogia“ (2020) visandas tervikliku ülevaate kristliku 
usulise mõtte ja praktika sünnist ja muutumisest esimese sajandi jooksul. Järgmine, 
koostöös dr. theol. Ingmar Kurega valminud raamat Jeesusest, tema kuulutusest 
ning misjonist evangeeliumide ja apostel Pauluse vaates kannab pealkirja „Jeesus. 
Kuningriik. Läkitamine“ (2022).

•	 Selle raamatu eesmärk on siduda kristluse sünni ja olustiku kesksed teemad 
ühtsesse raamistusse ning visandada kristluse esimeste aastakümnete kujune-
mislugu.

•	 Metoodiline lähtekoht on kirjeldava, analüütilise ja sünteetilise esitusviisi 
omavaheline sidumine. Esitus järgib ajajoont, püüab vaadelda ajalugu nagu 
maast välja kasvava taime kujunemist. See on saamislugu.3 Esmalt juur ja siis 
maapealsed osad. Esituses välditakse hilisemate aegade terminite ja mõtete 
kasutamist varasemate aegade uurimisel. Seetõttu kohtab siin uusi mõisteid 
ja eestindusi. Raamatu lugemist toetab kahe eelpool nimetatud teose sisu 
tundmine. Käsitluses otsitakse vastust kuidas ja miks laadsetele uurimis-
küsimustele:

(1) Kuidas see juhtus ehk kuidas kristluse kujunemise protsess toimus? (2) Miks see 
juhtus?

Siit hargnevad uued alaküsimused, mida silmas pidades on võimalik algkristluse 
varajast elu kujundanud tegureid paremini mõista:

•	 Mis oli uute veendumuste ja väärtuste hulgas see ülim, mille pärast võis maha 
jätta palju tuttavat ja turvalist? Mis kutsus kogudustega liituma?

•	 Kust sai toitu julgus tunnistada usku ja kuidas lahendati osaduse vajadus?
•	 Kuidas toetas uus elu uut usku nii, et sündis uue usu ja eluviisi pärandamine 

ning pärandumine?

3	 Saksa keeles Werdegang.



12

Eeldus algkristluse kujunemisloo mõistmiseks on valmisolek võtta vastu Pauluse, 
evangelistide ja teiste autorite tunnistused ning siduda need kristluse sünni genee-
tiliste selgitustega.4

Raamatu ülesehituses peegeldub selle kohaldamine õppetööks ja käsiraamatuks. 
Peatükid järgivad põhiasjus sissejuhatuses esitatavate arutluste loogikat. Kronoloo-
gias otsitakse tasakaalu ebatäpsete ümmarguste aastaarvude ja mõnede täpsete daa-
tumite vahel. Õppe tarbeks on raamatu teises pooles ekskursse, näiteid ja ülesandeid 
arutlemisteks ja grupitöödeks. Lõppu on lisatud kirikutöö tegijate vajadusi silmas 
pidav peatükk hermeneutikast.

Jeesuse poolt Galileas algatatud liikumine ja tema isiku mõju sünnitasid prot-
sessi, mis meenutas nii taigna hapnemist kui ka seemne kasvamist suureks puuks. 
Kõik meile teada olev sai alguse Iisraeli Galileas ja levis kiiresti edasi Rooma impee-
riumi suurtele aladele.

a) Kuidas nimetada vaadeldavat ainet ja seada piiritluste piire?

Kristluse ajaloo algust on püütud määratleda mitmeti. Kust alustada ja millal lõpe-
tada?

Apostliku ajastu mõiste pärineb Eusebiuse kirjutistest ning asetab rõhu evan-
geeliumides nimepidi nimetatud apostlite tegevusele ja nende mõjule Jeesuse 
maapealsele tegevusele järgneval ajal. Selle kohaselt on algkristluse ajalugu alusta-
tud apostlitega. Apostliku aja lõppu piiritleti viimaste apostlite surmaga ja Johan-
nese, Sebedeuse poja puhul arvati see olevat toimunud aasta 100 paiku. Kui aga 
„Didahhee“ esitab umbkaudu aastal 100 arutluse apostlite rolli üle ja annab juhi-
seid, kuidas eristada õigeid apostleid valedest, siis viitab see suuremale apostlite rin-
gile kui need tavapärased nimeliselt tuntud 12 apostlit.5 

Algkristlus on teine üldiselt kasutatav mõiste ning mitmel põhjusel paindlikum. 
Esiteks seab see vaatluse algusesse uue usulise liikumise kõige varasemad ilmingud 
ja küsib alguse järele. Millal, millest ja kuidas algas algkristlus? Kas nelipüha nime-
tamine pole liiga lihtne vastus? Teiseks on võimalik siduda algkristluse mõiste ositi 
sünonüümselt kasutatava varakristluse mõistega, mille alguse dr. theol. Tarmo Toom 
seob kas aastaga 70 pKr või teise sajandi algusega (Toom 2022: 20–23). Kolman-
daks võimaldab algkristluse termin paremini näidata Naatsareti Jeesusest – keda 

4	 Eeldustevaba ehk eelmõistmiseta uurimistööd ei ole olemas. Kui Piibli tekstides sõnastatud 
pärimuste mõttemustrit vastu ei võeta, tekiks vajadus kujundada uut tüüpi kristluse sünni 
selgitus. See peaks aga olema veenev (Bird 2008: 67). See ei ole õnnestunud ega saagi õnnes-
tuda.  

5	 Apostliku aja mõiste ebamäärasust ajaloo kirjutamisel on põhjendanud paljud, meil kättesaa-
davana ka K. M. Fischer (Fischer 1995: 25–30).

SISSEJUHATUS



13

peagi hakati tundma Kristusena – alanud liikumise ulatust ja mitmekesisust. Tege-
mist oli apostlitest palju laiema anonüümsete kuulutajate hulgaga ehk teisisõnu 
üles äratatud Jeesust kuulutava rahvaga. Kuna kirjanduses kasutatakse varakristliku 
teoloogia sünonüümina ka patristilise teoloogia terminit, siis soovitan siduda vara-
kristluse ja varakristliku teoloogia alguse umbes aastaga 100 ilma selle ajalise lõpu 
küsimust tõstatamata.

Algkristluse kujunemine oli protsess, mida siin vaatlen vahemikus 27/30 kuni 
100/120 pKr viie ajajärguna. Jagamise aluseks on korraga neli tegurit: (1) kesksete 
isikute, nagu Jeesuse, Pauluse6 ja teiste tegevus; (2) muutuvad ajaloolised ja ühis-
kondlikud olud; (3) teada olevate isikute ja olude omavahelised seosed; (4) Uue 
Testamendi kirjutiste valmimine. Selle jaotuse puhul on peetud silmas Jeesus-rahva 
kujunemise ja järgnevatel aastakümnetel tegutsemise dünaamikat, kus teoloogili-
sed, ajaloolised ja sotsioloogilised tegurid omavahel põimusid. Aastaarvud on umb-
kaudsed.

1) Esimese ajajärk oli lühike, kõigele alust panev mõne aasta väldanud Jeesuse 
avalik tegevus. Selle jooksul kujunes tema järgijate esmane kogukond, keda ma 
nimetan algupäraseks Jeesus-rahvaks (aastad umbes 27–30).
2) Jeesus-rahva sünnile järgnes Ülestõusnu ilmumistest põhjustatud pöörde-
punkt Jeruusalemma algkoguduse kujunemisega ja esimeste aastatega (umbes 
30–35).
3) Kolmanda faasina eristub Pauluse tegevuse algus, mis järgnes tema kutsumis-
kogemusele ning Araabias viibimisele7 (umbes 35–45).
4) Algkristliku liikumise kiire kasv peale apostlite Jeruusalemma sinodit ehk 
kontsiili.8 Siia jääb Pauluse tegevus, aga ka Jaakobuse, Peetruse ja Pauluse surm 
ning Jeruusalemma langemine Juudi sõja lõpul (umbes 45–70).
5) Viiendat ajajärku iseloomustab juba Jeruusalemma ja templi hävitamise järgne 
uus olukord, mis mõjutas nii juutlust kui laienevat kristlust. Kirjutati kanoo-
nilised evangeeliumid, kujunes Corpus Paulinum. Luuka kaksikteose kaudu sai 
algkristlus iseenese jaoks oma esimese ajaloovaate ning valmisid kõik teised Uue 
Testamendi kirjutised (umbes 70–100/120). Samast ajajärgust pärinevad apost-
like isade kirjutised.

6	 Pauluse tegevuse sisse mahub ka tema kaastöötajate ja Pauluse nimega seotud Corpus 
Paulinum’i toime.

7	 Gl 1:15–2:1.
8	 Apostlite nõupidamine Jeruusalemmas ehk sinod või kontsiil ning Jeruusalemma hävitamine 

olid kaks olulise mõjuga sündmust, mis lasevad eristada ja iseloomustada uudse usuliikumise 
erinevaid ajaloolisi etappe. 



14

Nende etappide vaatlus moodustab selle raamatu jutustuse lõnga.9 Juba viidatud 
varakristliku teoloogia ehk patristilise teoloogia sünni asetamine sajandivahetusse 
ehk umbes aastasse 100 pKr võimaldab jälgida Uue Testamendi tekstide Kristusest 
tunnistamise viiside mitmekesistumist 50 aasta jooksul Niisugused ajalised piiritlu-
sed sobivad hästi kokku algkristluse jätkumisega varakristluses ning sissejuhatusega 
varakristlikku kirjandusse, mille esimesi näiteid, milleks on apostlike isade tekstid, 
saab hakata jälgima alates sajandi vahetusest. Selleks soovitan tutvuda Tarmo Toomi 
käsitlusega.10

b) Algkristlust kirjeldatakse nii religioonina üldiselt kui usuna konkreetselt

Religiooniloolaste arutluste kohaselt on kristlus üks religioonidest. Enamik krist-
lasi peab kristlust peale religiooniks nimetamise konkreetselt just usuks, oma usuks 
paralleelse nimetusega ristiusk. Usuga käib kaasas pühendumus ning teadlikkus eri-
lisest pühadusekogemusest.

Religioon on uskumuste, rituaalide ja käitumist reguleerivate põhimõtete süs-
teem, mille aluseks on usk transtsendentsesse reaalsusesse, mis erineb tavalisest ning 
argisest ja jääb teisele poole argikogemuse ning argitunnetuse piire, ning sellel põhi-
nev maailmavaade ja eluviis (Lahe 2020: 42). Igal usul on oma konkreetsel kujul 
religiooni üldisest määratlusest täpsem sisu, vorm ja praktika.

Religiooni aspektid on mitmesugused ning need iseloomustavad ka selles raama-
tus vaadeldavat algkristlust. Nende hulka kuuluvad intellektuaalne, emotsionaalne, 
rituaalne, eetiline ehk moraalne, sümboolne, sotsiaalne, institutsionaalne, mate-
riaalne mõõde (Lahe 2020: 43–46).

c) Ajalugu ning usku ja selle kuulutamist saab vaadelda omavahel põimu-
nud protsessina

Kristlus kujunes ajaloolises protsessis. Usul ilma oma veendumuste kuulutamiseta 
ei ole mõtet. Ajaloost ilma selle tähenduse mõistmiseta ei ole kasu. Üksnes koos 
vaadelduna aitavad ajalugu ja usk kaasa algkristluse kujunemisloo mõistmisele. 

9	 Algkristliku ajaloo nimetatud etappideks jagamise juures arvestatakse sündmustega, mis nen-
del perioodidel uue liikumise edenemist mõjutasid ja kuidas UT tekstid neid valgustavad. 
Etappide kronoloogiline määratlus on kohati ligikaudne. Jeesuse avaliku tegevuse paiguta-
mine ajavahemikku 27–30 pKr on leidnud laialdast toetust. Täpseim daatum on Jeruusa-
lemma langemine ja templi hävitamine aastal 70 pKr. Ent näiteks apostlite kontsiili ehk 
nõupidamise toimumist pakutakse aastate 44 ja 51 vahele, mistõttu selle paigutamine aasta 
47 pKr piirkonda esindab statistilist konsensust. Üheksa piibliteadlase arvamuse algkristliku 
ajaloo sündmuste kronoloogiast esitas tabeli kujul James D. G. Dunn (2009: 499). 

10	 Ülevaate varakristliku teoloogia mõistetest ning kirjanduse sünnist ja selle rikkusest alates 
apostlike isade tekstikogumikest esitab Tarmo Toom oma raamatus „Varakristlik teoloogia“ 
(2022: 17–45).

SISSEJUHATUS



15

Ülal oli esitatud vaade algkristlusele läbi viie etapi. Vaate avardamiseks lisan ka 
James M. Robinsoni ja Helmut Kösteri skeemi. Nemad kujutavad algkristlust vaim-
sete ühiskondlike liikumiste kulgemise kimbuna ehk usu, selle kuulutamise ja selle 
vormimise „trajektooridena“ ajas, kusjuures rõhk on kirjandusel ja sellest tehtavatel 
järeldustel.

Need autorid eeldavad, et ka algkristluse kaasaegsed müsteeriumiusundid, filo-
soofiad, juutlus ja gnoosis ei olnud staatilised nähtused, vaid need kõik olid samuti 
muutmises. Usuliste arusaamade ja väljendite edasikandumiste ehk niinimetatud 
trajektooride üheks näiteks teiste seas on Jeesuse sõnade pärandamine, kogumine, 
kombineerimine ning neile kirjalike kujude andmine. Siinkohal viitavad autorid 
varajasele hüpoteetilisele Q-allikale ja hilisemale reaalsele Tooma evangeeliumile 
(Robinson ja Koester 1971: 12–19).

Uue Testamendi tekstid kujutavad sündmusi ja ideid nii, nagu nende autorid 
neid oma ühiskondlikus keskkonnas kuulutuse vaatepunktist sobivaks pidasid. Uus 
Testament on lisaks kirjanduse ajaloole ka algkristlike kogukondade ajaloo kuju-
tis. Ning ümberpöördult, usukogukondade ajalugu oli aluspinnas, mille võrsed ja 
peegeldused ongi Uue Testamendi kirjutised. Kuulutus, kreekapäraselt keerügma 
(κήρυγμα) , toimus esmalt üksnes suulisena, seejärel aga paralleelselt nii suulisena 
kui kirjalikuna.

Algkristliku kuulutuse objekt ja kese oli Jeesus. Algkristlikus kuulutuses võib 
alates Jeesuse ilmumistest jüngritele kuni teise sajandi alguseni näha kolme vormi.

1) Esimesel etapil sündisid kuulutuse vanimad usutunnistuslikud vormid, mil-
lest teame Pauluse kirjapanekute kaudu. Mõistetavalt olid tähtsaimad Jeesuse 
surnuist ülesäratamisest teavitavad pärimused, nagu 1Kr 15:3–7, millele sai üles 
ehitada Kristuses surnute ülesäratamise selgituse 1Kr 15:12–55. See oli aeg enne 
Juudi sõda.
2) Kuulutuse ajaliselt järgneva kuju leiab lugeja nii Luuka kui ka Matteuse evan-
geeliumeist, kuhu see jõudis Jeesuse ütluste11 kogumiku ehk Q-allika vahendu-
sel. Jeesuse võrdumite esitamine Jeesus-rahva enda poolt erineva kuulajaskonna 

11	 Jeesuse ütlusi nimetatakse kreeka sõna λόγιον alusel sageli logionideks ehk sõnandusteks. 
Konkreetselt Matteuse ja Luuka evangeeliumides talletatud sarnaste Jeesuse sõnanduste kirja-
likku algkuju nimetatakse ka Q-allikaks ning paralleelselt Logioni-allikaks. Täht Q omakorda 
pärineb saksakeelsest sõnast Quelle, mis tähendabki allikat.



16

ees kujundati ümber kirjanduslikeks vormideks, mille harud üksteist täienda-
sid.12 See oli Juudi sõjale vahetult järgnenud aeg.

3) Kolmandat etappi iseloomustab pärimuse kujundamine Jeesuse dialoogideks, 
nagu on näha Johannese evangeeliumis. Kujunesid ka eraldi pärandatud Jee-
suse ütlused ning nende kogumid, mida võib leida näiteks Tooma evangeeliumis 
(Koester 1982:178–181). Siinkohal oleme jõudnud esimese sajandi lõppu.

Esimest etappi iseloomustab apostel Pauluse reljeefne tekst 1Kr 1:21, mis rõhu-
tab kuulutamist ja eeldab, et lugejad mõistavad 1. Moosese raamatul põhinevaid 
loomislugusid. Paulus selgitab, et kuna maailm Jumala tarkuses ei tundnud Jumalat 
ära tarkuse abil, siis oli Jumalale meelepärane päästa selle narri kuulutuse kaudu need, 
kes usuvad. Hetk hiljem ta täpsustab, et ka tema enda kuulutus ja kõne ei püüd-
nud veenda tarkusega, vaid Vaimu ja väe osutamisega, et teie usk ei oleks inimlikus 
tarkuses, vaid Jumala väes (1Kr 2:4–5).13 Apostel pani siin korintlastele kirja oma 
praktilises kuulutustöös avaldatud mõtteid.

Nagu öeldud, nimetati nii Jeesuse sõnumit kui ka apostlikku kõnet keerügmaks. 
Loomulikult hõlmas kuulutus palju laiemalt algkristlaste elu ja tegevust, ilma et 
sõna keerügma oleks otseselt kasutatud. Vana pärimus Jeesuse ülesäratamise kohta 
surnuist jäädvustas ju ka teabe Jeesuse ilmumistest suurele hulgale jüngritele 
(1Kr 15:3–7). Huvitav on ka näide sellest, kuidas Paulus selgitas roomlastele oma 
õpetust ristimisest, milles inimene kaasatakse koos Kristusega suremise sarnasusse. 
See omakorda paneb aluse koos Kristusega ülestõusmise sarnasusele (Rm 6:3–6). 
See oli kuulutus inimese nõtruses, Jumala väes ning Kristusega sarnanemise soovi 
sünnis.

Teise etapi näiteks sobib üks Jeesuse elav kõne Galilea rahvale. Ta osutas ajas 
tagasi Joona raamatule ning eeldas selle kui Pühakirja ühe osa tundmist. Ehkki 
Jeesus tegi nähtavaid imetegusid, nõuab rahvas ikka veel mingit tunnustähte, 
mis kinnitaks tema autoriteeti. Sellele pahale sugupõlvele vastas Jeesus: „Niineve 

12	 Igas konkreetses pärimuse esitamise sündmuses leidis aset korraga jutustatava uuesti memo-
reerimine ehk kinnistamine ja samal ajal ka kuulutamise konkreetsest situatsioonist sõltuv 
tõlgendamine. Kogukonna olustik ja vajadused andsid pärimusele oma värvingu, ent ei 
tekitanud ega loonud seda (Kelber 1983: 13–20). Suulises kultuuris toimub traditsiooni 
edastamise käigus jutustuse kompositsiooni pidev uusloomine. „In orality, tradition is almost 
always composition in transmission“ (Kelber 1983: 30). Samal ajal toimib sotsiaalne kontroll 
heas mõttes tsenseeriva tegurina ja see tagas Jeesuse sõnade ja tegude pärimuse põhijoonte 
püsimise ning usaldatavuse.

13	 Sõna κήρυγμα esindab oma ajastu pruugis nii olulist kõnet, kuulutust kui ka jutlust. Pauluse 
väljendusviisis on annus irooniat. Ta eeldab, et loodud inimene peaks talle antud mõistuse 
(tõelise tarkuse) abil tundma oma Loojat ka loodu põhjal. Seda mõtet on ta värvikalt edasi 
arendanud Rm 1:18–32 esitatud Jumalast langenud inimese kriitikas. 

SISSEJUHATUS



17

mehed tõusevad üles kohtupäeval koos selle sugupõlvega ja mõistavad ta süüdi, sest 
nemad parandasid meelt Joona jutluse peale, ja vaata, siin on rohkem kui Joona“ 
(Lk 11:32 paralleeliga Mt 12:41).14 See oli kuulutus Jeesuse võrdumite ehk tähen-
damissõnade mõjuväljas.

Kolmandat etappi ilmestabki Jeesuse ütluste kujundamine pikemateks kõne-
deks. Näiteks sisaldub Jeesuse dialoogis variseride ülema Nikodeemosega varjatud 
keelemäng uuesti sündimise ja ülevalt sündimise kõnekujundite vahelduva kasu-
tamisega.15 Kohe järgnevas Jeesuse dialoogis Samaaria naisega avastab kreeka keelt 
tundev lugeja voolava vee ja elava vee kujundite ilmeka kasutamise.16 Kõige pikema 
kõneterviku näide on aga peatükke Jh 13–17 hõlmav Jeesuse kõnede kirjanduslik 
kompositsioon. Kogu tegevus näib toimuvat ühes siseruumis Jeesuse ja tema jüng-
rite ühise õhtuse söömaaja jätkuna. See oli kuulutus Jeesuse arutlevate monoloo-
gide, dialoogide ning sümboolsete metafooride mõjuväljas.

Algkristlik keerügma kujutas endast hermeneutilist keelesündmust, milles päri-
mus ja tõlgendus omavahelisse seosesse asetati (Robinson ja Koester 1971: 30). 
Usulist pärimust edasi kandev kuulutus oli otsekui pärm, mille toimel varajane 
kristlus elas seesmise süvenemise ja välise kasvamise ühtsuses.

14	 Viide Joonale tunnistab sellest, et Jeesus andis Vana Testamendi meeleparandusjutlusele kaalu 
ja autoriteedi, mille tähendus ei kao ei tema enda tegevuse ajal ega tulevikus. Algkristliku 
Jeesus-rahva poolt edasi kantud traditsiooni käigus omistati Jeesuse jutlusele kreekakeelne 
tähistus keerügma. 

15	 Johannese 3:3 ja 3:7 kasutatud sõna ἄνωθεν tähendab keeleliselt korraga kahte võimalust – 
nii ülevalt sündimist kui ka uuesti sündimist. Nikodeemos kõneleb inimese vanusest, Jeesus 
peab silmas vett ja vaimu! See, mis on vaimust sündinud, on vaim (3:6). Dialoogi selle osa 
lõppu kroonib tähelepanu juhtimine kõnelemisele ja tunnistamisele (Jh 3:11). Niisugust 
tõlgendamisvõimaluste rohkust on evangeeliumi kirjutaja selles kohas hermeneutiliselt ära 
kasutanud ning see on vaid üks evangeeliumi mitmeid tõlgendusvõimalusi pakkuvast pärlist. 

16	 Jh 4:4–42 esitatud episoodis Samaarias kasutab evangelist ära tõika, et erinevalt kaevudesse 
kogunenud vihmaveest nimetati allikatest välja voolavat vett elavaks veeks.



Esimene peatükk juhatab sisse edaspidi vaadeldavate teemade raamistuse ja avab 
küsimusi, mida uurijad on erinevalt käsitlenud.

Kuidas saame teaduslikult läheneda kristluse sünni ja varajase ajaloo vaatlusele? 
Kuidas nägid end Jeesuse järgijad ise ja kuidas teised ühiskondlikud grupid, rahvad 
ja võimukandjad? Missuguste ümbritsevate tingimustega tuleb arvestada varajaste 
kristlaste identiteeti puudutavatele küsimustele vastuste otsimisel? Kuidas algkrist-
lust määratleda ja ajaliselt piiritleda?

Väliste olude mõju suurust antiikaja juutkonnale on raske hinnata. Juutkonna all 
mõistan reaalset juudi rahvust kogu tema füüsilises, usulises, kultuurilises, majan-
duslikus ja sotsiaalses terviklikkuses.

Kuna Rooma impeeriumis hakati ellu viima Aleksander Suure poolt sõjalise jõu 
abil alustatud hiigelriigi ideed, milles taheti rahvad niinimetatud ühise kultuuriga 
rahvaks17 kokku sulatada, siis oli selle poliitika mõju igapäevases elus vägagi tun-
tav.18 Liiatigi seepärast, et juutkonna hinges elas hoiatav mälestus 2. sajandil eKr 

17	 Kultuuri komplekssust arvestades on raske kujundada kõikehõlmavaid definitsioone. Üks 
neist käsitleb kultuuri kui inimese elukeskkonda tähenduslikuks muutvate representatsioo-
nide, tekstide ja praktikate lõdvalt seotud kogumit (Raud 2013: 24). Representatsioone võib 
siin mõista näiteks esitusviisidena. Kultuur hõlmab ja kujundab inimest laiapindselt nii tähen-
duslikkuse ja maailmast aru saamise kui ka emotsionaalsuse läbi, kus kognitiivne arusaamine 
on vahel tagaplaanil.

18	 Üks rahvas, üks kultuur ja üks suur rahuriik ühe valitsejaga eesotsas – seesugune taotlus ei 
teostunud veel Aleksandri eluajal, ent Octavianus Augustus esimese päris keisrina asus seda 
ideed süsteemikindlalt ellu viima. On sümptomaatiline, et suurriikide raames elavate väikeste 
rahvaste valitsejad otsivad võimalusi käskijate tahte elluviimiseks nõnda, et jätta oma maal 
mulje endast kui oma rahva heategijast. Niisugune valitseja Palestiinas oli Heroodes Suur. 
Vaadeldes maailma ajalugu näeme, kuidas ühe rahva, ühe usu ja ühe kultuuri ideoloogiat on 
peale surutud läbi sajandite ning seda tehakse ka 21. sajandil.

Algkristluse mõiste ja sünniolude 
piiritlemine

Ja see oli Antiookias, kus jüngreid esimest korda hakati 
nimetama kristlasteks. (Ap 11:26)

1



19

Antiochos IV Epifanese19 poolt sisse viidud ideoloogilisest diktatuurist, mis asus 
juutide usku välja juurima ja millele vastu seismiseks süttis Makkabeide ülestõus.

1.1. Kuidas otsida esimese kahe aastakümne kristluse nägu?

Naatsareti Jeesuse avaliku tegevusega alguse saanud liikumine Galileas, millele hei-
davad valgust evangeeliumid, vältas umbes kolm aastat vahemikus ligikaudu 27–30 
m.a.j.20 Järgnevalt kasutatakse aja arvestamisel tähiseid eKr ja pKr. Jeesuse maa-
pealne tegevus Iisraelis lõppes umbes aastal 30 pKr. Tema liikumine aga kestis edasi 
ja seda käsitatakse algkristlusena. 

Soovides rännata Jeesuse tegevuse ajast edasi ja visandada järgnevat lugu, sat-
tume omamoodi kirjanduslikku hämarusse. Suulises kultuuris talletati ja edastati 
pärimusi kogu aeg, ent ajaloolisi sündmusi saab täpsemini tuvastada just kirjalike 
ülestähenduste põhjal. Meie käsutuses ei ole Jeesuse tegevuse ajast ja järgnevast 
kahest aastakümnest pärinevaid kirjutisi. Teame, et suuline kuulutus Jeesusest jõu-
dis esmalt samaarlasteni ja seejärel mittejuutideni Vahemere-äärsetel aladel. Seda 
protsessi peegeldavad Uue Testamendi kirjanduslikud tagasivaated alates Pauluse 
kirjadest. Neist esimesed pärinevad esimese sajandi viiekümnendatest aastatest. 

a) Värske liikumise omaenda kirjalike allikate ilmumine

Noore algkristluse enesevaatelist loomust valgustavad dokumendid pärinevad sise-
vaatlejatelt. Apostel Paulus kirjutas meile teada olevad kirjad aastatel 50–58. Tema 
märtrisurm umbes aastal 64 pKr leidis aset pisut enne juudi sõja algust. Pauluse kir-
jad ning Apostlite tegude raamat lubavad meil visandada sajandi keskpaigale järg-
nevast algkristluse olustikust ajalise, geograafilise ja sisulise pildi niisugusena, nagu 
seda autorid kogesid ja teadsid. Kõik järgnev toetub eelnevale ja paljuski järeldub 
sellest.

On tähelepanuväärne, et Pauluse vaade Kristusele ehk tema kristoloogia on 
üsna ühesugune kõikides tema kirjades, esimestest kuni viimasteni. Siit saab järel-
dada, et tema kristoloogia oli üsna küpse kujuga juba siis, kui ta alustas kirjade

19	 Esimese Makkabeide raamatu algus annab poliitilise ja usulise surve sünnist detailse pildi 
ning Antiochost nimetab 1Mak 1:10–11 otsesõnu patuseks võsuks, kelle mõjul kerkis Iisrae-
lis esile jumalavallatuid mehi.

20	 Jeesuse ajaloolist sünniaastat arvestatakse seoses Heroodes Suure surmadaatumiga aastal 4 
e.m.a. Arvestades Matteuse evangeeliumi teatega, et Heroodes laskis tappa Petlemmas ja selle 
piirkonnas kaheaastased ja nooremad poisslapsed, paigutus Jeesuse tegelik sündimine umbes 
aastasse 6 e.m.a (Mt 2:16). 

1.1. Kuidas otsida esimese kahe aastakümne kristluse nägu?



20

saatmist. Seega pidid Pauluse esindatud kristoloogia olulised jooned olema kuju-
nenud varakristluse rüpes juba enne Paulust, kes teavitas lugejaid, et ta just nimelt 
sai mitmed usulised lähtealused koguduste liikmetelt, kellega ta lävis (1Kr 11:23; 
1Kr 15:3).21

Et mõista, mis on varajase kristluse misjoni kiire leviku taga, tuleb üha meeles 
hoida kahte sissejuhatuses esitatud küsimust:

1) Kuidas see juhtus ehk kuidas kristluse kujunemise protsess toimus?
2) Miks see juhtus?

Nendele ja nendega seotud muudele küsimustele vastuste otsimine läbib järgne-
vaid lehekülgi. Kui Jeesus oleks olnud oma tegevuse jooksul üksnes rabi või proh-
vet, kuidas hakati siis teda austama kui Messiat – Kristust, Jumala Poega ja Issan-
dat nendes kogudustes, mille kohta saame esmast teavet alles Pauluse kirjadest 
umbes 50–58 pKr? Arvestada tuleb asjaoluga, et aastale 70 pKr järgneval ajal kuju-
nes juutluse vaimne miljöö erinevaks sellest juutlusest, mis eelnes aastale 70 pKr 
(Barnett 2005: 5). Just sellesse teise templi hävingule eelnevasse aega ning vaimsesse 
miljöösse kuulusid nii Naatsareti Jeesus kui ka Benjamini suguharust pärinev variser 
Saul (Fl 3:5).

Pauluse kirjad paigutuvad templi hävitamisele eelnevasse aega ja nende keskne 
sõnum on tunnistus Ješuast kui Adonai’st ehk Issandast. Kui Paulus tunnistab Üles-
tõusnu ilmumistest endale ja teistele jüngritele, kutsub ta Ješuat juba ka Messiaks 
ehk Kristuseks (1Kr 15:3–8). Ilmselt lubas Jeesus oma tegevuse ajal vähemalt oma 
jüngritel end Messiana mõista. Näib, et Messiana kogesid jüngrid Jeesust ka siis, kui 
ta neile Ülestõusnuna ilmus.

Selle ja teiste näidete varal on tõepärane järeldus, et kristliku liikumise ja varajase 
kristoloogia sünd olid teineteisest lahutamatud nii ajas kui ka sisu poolest. Jeruusa-
lemma algkogudus ning teised Uues Testamendis kirjeldatud noored kogudused 
sündisid, elasid ja kasvasid Kristuse ülistamise kaudu ning temast kuulutamise 
tulemusena (Barnett 2005: 8). Järgnevalt hakkasid ka väljaspool Iisraeli paiknenud 
helleenlike22 sünagoogide taimelavadel tekkima teisi rahvaid kaasavad kogudused. 
Helleenlikud sünagoogid olid juutide, proselüütide ja jumalakartlike muulaste 
kohtumispaigad, kus suheldi kreeka keeles ning kus reisiv Paulus jutlustas juba vaid 
15–25 aastat peale Jeesuse tegevust.

21	 Paulus kirjeldab 1Kr 11:23–25 püha õhtusöömaaja sündmust sarnaselt Markuse evangee-
liumi ning teiste sünoptikute tekstidega. Seetõttu on Pauluse väljenduse mõte ilmselt see, et 
mistahes olemasolev või saadu pärineb Issandalt, olenemata sellest, kas see jõuab inimeseni 
kirjaliku teksti või suusõnalise pärimuse kaudu.

22	 Laialt kasutatav sõna hellenistlik on vormilt laen (ingl Hellenistic; sks hellenistisch). Mina kasu-
tan sageli eestipärasemat sünonüümi helleenlik. Professor Evald Saag soovitas sõnade Jahvist ja 
Elohist asemel kasutada eestipäraseid vorme Jahvelane ja Elohimlane. 

ALGKRISTLUSE MÕISTE JA SÜNNIOLUDE PIIRITLEMINE



21

Esimese sajandi teise poole kirjutised, nagu evangeeliumid, pastoraalkirjad, 
Heebrea kiri ning Apostlite tegude raamat tunnistavad sellest, et oli toimunud 
aegade pööre ja sündinud arusaam uuest pühast minevikust. Uuele ajastule aluse 
pannud suured sündmused tuli talletada, mõtestada ja teha need järeltulevatele 
põlvedele kättesaadavaks. Sündis soov teha algusaegade imeline pärand elavaks nii 
oleviku kui ka tuleviku pärisrahva23 jaoks, keda Jeesus on puhastanud (Tt 2:11–14). 
Tulevik võib olla vaimustav, kui osatakse õigesti ammutada minevikust ning ergu-
tada kaaskristlasi elama ja võitlema pühadele kord antud usu pärast (Jd 3). 

b) Ajalised raamid ja esimesed teada olevad sündmused

Varajase kristluse elu kujutamist toetavat kronoloogiat saab üles ehitada väheste 
daatumite kaudu. Kronoloogia teema kordub selles raamatus, ent vaid nii on loo-
tust ajajärkude ja sündmuste vahel põhjendatud seoseid näha.

Miks eraldi esimese kahe aastkümne ehk 30–50 pKr aja kristluse näo otsimine? 
Sellest ajast puuduvad sellel ajal koostatud kirjalikud allikad. Apostel Pauluse sulest 
pärinevad kirjad alates aastast 50 pKr heidavad valgust kirjutamise ajale, aga ka 
olustikule enne kirju, kuna olustik sündis ja kujunes varem. 

Johannes alustas tegevust prohvetina keiser Tiberiuse valitsemise 15. aastal 
(Lk 3:1). Keiser Augustus suri 19. augustil 14 pKr ning Tiberius kuulutati impe-
raatoriks sama aasta 17. septembril. Seega oli Tiberiuse 15. võimuloleku aasta 
29 pKr (Barnett 2005: 24). Siis alustas Johannes oma tööd, mis kestis nähtavasti 
ühe aasta. Kuna Jeesus alustas oma tegevust enne Johannese vangistamist, siis võis ka 
Jeesuse tegevus alata aasta 29 paiku. Kuna meil ei ole kindlaid andmeid Jeesuse tege-
vuse kestvuse kohta, siis astronoomilisi andmeid arvestades võis Jeesuse surm olla 
paasapühal kas 30 või 33 pKr. Sünoptilised evangeeliumid lasevad arvestada aastaga 
30, Johannese evangeelium jätab avatuks ka aasta 33. Teadlaste enamus peab aastat 
30 pKr paremini põhjendatuks.

Saul koges kutsumisnägemust ehk Jeesuse ilmutust, mis toimus kõige varem 
kusagil aastate 30 ja 33 pKr vahel ning kindlasti enne aastat 37 pKr. Arvestus toe-
tub ajale, mil Paulus põgenes Damaskusest (2Kr 11:32–33). Teine pidepunkt on 
Pauluse saabumine Korintosesse. Selle daatumi leidmisel on abiks Apostlite tegude 
raamatu ja maailmaajalooliste andmete seostamine. Rooma ajalookirjutaja Sueto-
niuse kohaselt ajas Claudius juudid Rooma linnast välja aastal 49 pKr ning see-
peale saabusid juudikristlased Aquila ja Priscilla Korintosesse (Ap 18:1–3). Seal 
kohtus nendega Paulus. Kolmanda pidepunktina nimetatakse Ahhaia maavalitseja 
Gallio raidkirja, mis viitab aastale 51 pKr ja osundab Gallio ühe aasta pikkusele 

23	 Ehk pärusrahva, pärandit vastu võtva rahva.

1.1. Kuidas otsida esimese kahe aastakümne kristluse nägu?



22

valitsemisajale. Nende andmete põhjal saabus Paulus Korintosesse aastal 50 pKr 
ning lahkus sealt 18 kuu ehk pooleteise aasta pärast.

Seega oli Saul ehk Saulus esimene Jeesusesse uskuv endine variser, kellest sai esi-
mene kristlik kirjamees. Nii oli Pauluse kirjades ilmnevate kristoloogiliste vaadete ja 
missioonitunde kujunemiseks aega kuni paarkümmend aastat. Sellesse aega mahtus 
palju kontakte Jeesust „liha poolest“ näinud ja kuulnud ning tema tegudest tunnis-
tavate kristlastega. Sellisest dünaamikast võivad kõneleda Apostlite tegude raamatu 
napid andmed Iisraeli aladel kolmekümnendate aastate esimeses pooles kasvanud 
kogudustest. Peetrus ja Johannes olid peamised sõnasulased ajal, mil Paulusel oli 
võimalus kuulda pärimusi Jeesusest ja tema kuulutamisest.

Sel ajal, tõenäoliselt aasta 34 pKr paiku, oli kogudusel rahu end üles ehitada 
Juuda-, Galilea- ja Samaariamaal. Peetrus käis läbi erinevaid paiku ja külastas Lüd-
dat, Saaronit ja Joppet ning ka mereäärset Kaisaread (Ap 9:31–10:48).

Jeruusalemma vastsündinud emakogudus koges esimest suuremat tagakiusa-
mist. Stefanos oli hukatud ning mingi hulk koguduse liikmeid hajutatud Juuda- ja 
Samaariamaale (Ap 8:1). Ent selle liikumist lämmatada püüdnud aktsiooni toimel 
jõudis kuulutus Jeesusest hoopis Süüria Antiookiasse. Näib, et Jeruusalemmast 
hajutatud juudid kuulutasid Jeesust esmalt üksnes juutidele. Siiski, peatselt hõl-
masid anonüümsed Küprose ja Küreene mehed misjonivälja kui „kreeklased“ ehk 
kreeka keelt rääkivad erinevatest rahvustest mittejuudid (Ap 11:19–20). Niisugune 
kompleksne evangeeliumi kuulutamine äratas huvi ja poolehoidu ning Jeesusesse 
uskuvaid gruppe hakati Antiookias nimetama kreekakeelse sõnaga „kristuslased“ 
ehk kristlased (Ap 11:22–26).

Heroodeste dünastiast kuningas Heroodes Agrippa I algatas uue rünnaku kogu-
duse vastu. See leidis aset aasta 44 pKr hapnemata leibade pühal ning tõi kaasa 
Jaakobuse, Johannese venna hukkamise (Ap 12:1–3).24 Evangelist Markus tutvustas 
omal ajal Jaakobust ja Johannest Sebedeuse poegadena, kes loobusid oma elatus-
vahenditest ja hakkasid Jeesust järgima (Mk 1:19–20). Jeesuse kaasajal tunti poegi 
isa järgi. Nüüd, aastakümneid hiljem, ei pidanud Luukas vajalikuks Jaakobuse isa 
nimetada ning piirdus Johannese nimetamisega Jaakobuse vennaks. Luukas teatab 
ka Peetruse vangistamisest, kes peale vabanemist ilmselt lahkus Palestiinast.

Antiookias vastrajatud kogudust külastas Peetrus, ent Paulus pidi teda seal noo-
mima. Põhjuseks oli lauaosaduse keerukas kultuuriantropoloogiline teema – kui-
das käituda, kui ollakse lauas erineva rahva- ja usukultuuri esindajatega? Juudid 

24	 Jaakobus ja Johannes olid kalurid, kelle isa nimi oli Sebedeus. Nad olid esimeste kutsutute 
seas, said Jeesuselt hüüdnime Boanerges ehk Kõuepojad (Mk 3:17) ja kuulusid Jeesuse jüng-
rite lähemasse ringi. Nende ema nimi oli tõenäoliselt Salome, kes võis olla Jeesuse ema Maarja 
õde (Rienecker 1988: 665).

ALGKRISTLUSE MÕISTE JA SÜNNIOLUDE PIIRITLEMINE



23

pidasid kinni keelatud toitude eeskirjadest ja varajases kristluses ei olnud juutidel 
kerge segakoguduste hingemaastikul orienteeruda. Peetrus suhtles juudikristlastega 
ja paganakristlastega kahetiselt ehk erineval kombel, Paulus pidas seda aga oma 
evangeeliumi, st Kristuse evangeeliumi sisule mitte vastavaks ja silmakirjalikuks 
(Gl 2:11–14).25 See pingestatud sündmus andis Paulusele ajendi pidada selgitus-
kõne sellest, et Seaduse täitmise püüde alusel ei mõista Jumal kedagi õigeks, vaid 
üksnes usu alusel Kristusesse Jeesusesse. Selle põhimõtte pani Paulus mitmel korral 
ka kirja (Gl 2:15–21).

Mis põhjusel tekkis varajastel Jeesusesse uskujatel, nagu Paulusel ja teistel, mitte 
üksnes märgatavaid eriarvamusi, vaid ka sisulisi vastuolusid Iisraeli usuliste juh-
tidega ja hiljem ka Rooma ametnikega? Selle mõistmiseks on kasulik teha lühike 
samm tagasi Iisraeli rahva usulisse pärandisse, mis moodustas esimese sajandi ühis-
konna endastmõistetava vaimse raamistiku.
 

1.2. Rahva elumiljööd selle aja Iisraelis mõjutas hilisjuutlus

Kultuuriline keskkond oma usulise, haridusliku, majandusliku ja sotsiaalse must-
riga kujundab inimeste vaateid lapsepõlvest peale. Iisraeli religiooni varasemat aja-
lugu on sobiv nimetada juutluseks, selle algust vaadeldakse alates kirjatundjast ja 
preestrist Esrast.26 Tema on üks eksiilijärgse aja mõjukatest isikutest, kes 5. sajandil 
eKr Paabeli eksiilist Jeruusalemma tuli. Esra mõjutas Juudamaa elukorralduse üles-
ehitamist ning tema tegevusest kõneleb enim Esra raamatu 7. peatükk.

a) Teise templi aja juutluse tunnustest

Jeesuse ajaks oli teise templi aegne juutlus võtnud selgema kuju, selle usuline maa-
ilmapilt rajanes struktuurilt ja sisult juutide pühakirjal ehk meie mõistes Vanal Tes-
tamendil.27

Seadus, Prohvetid ja Kirjad ning neid täiendavad pärimused kujundasid ka tava-
elu kombestiku ehk tervikliku elukeskkonna. Juutlus oli juutide ehk juutkonna usu, 
Pühakirja osiste tõlgenduse ja praktilise elu kujundamise kogum, mille rüpes kujunes 

25	 Aga kui Keefas tuli Antiookiasse, siis ma astusin tema silma ees talle vastu, kuna teda oli tarvis 
hukka mõista. Sest enne kui mõned olid Jaakobuse juurest tulnud, sõi ta koos paganatega, aga kui 
need tulid, siis ta tõmbus eemale ja eraldus, kartes ümberlõigatuid. Koos temaga hakkasid silma-
kirjatsema teisedki juudid, nii et nende silmakirjatsemine tõmbas kaasa ka Barnabase.

26	 Ristiusu sünni aegadeks välja kujunenud meelemaastikust koos arutlusega juutluse mõiste ja 
Septuaginta tähenduse üle vaata Tasmuth 2020: 23–30.

27	 Vana Testamendi teoloogia lühiesituse ning juutluse kohta loe lisa raamatutest Tasmuth 
2020: 26–30 ning Tasmuth ja Kurg 2022: 14–23.

1.2. Rahva elumiljööd selle aja Iisraelis mõjutas hilisjuutlus



24

Pühakirja kaanon kui tervik.28 Juutluses olid lugude jutustamine ja mäletamine 
tähtsamad kui dogmaatikana ette kujutatavad mõttelised konstruktsioonid. Nii 
Jeesuse aja kirjatundjate kui ka hilisemate rabide õpetused võimaldasid ja lubasid 
esitada Toora erinevaid tõlgendusi. Nad võisid juba sellel ajal nõustuda hiljem koos-
tatud Talmudi vaatega, kus küsimusele, mis on Toora, antakse vastus – see on Toora 
tõlgendamine. Juutluses kuulusid sündmus ja selle tõlgendus kokku kui jumaliku 
ilmutuse kandjad (Russell 1986:34). 

Iisraeli religiooni ajalugu võib kirjeldada pika usulise rännakuna, mida kajas-
tab heebrea piibel. Selles kätketud usulisust nimetavad kristlased Vana Testamendi 
teoloogiaks. Kirjeldus Seaduse õpetajast Esrast tunnistab usulise eneseteadvuse kas-
vust eksiilijärgsel ajal (Esra 7:10). Esra süda oli kiindunud Issanda Seaduse uuri-
mise (daraš) külge, millest tuleneb ka sõna midraš ehk selgitus või tõlgendus. Seda 
aasta 500 eKr paiku kujunema hakanud usuelu uut joont võib nimetada juutluse 
sünniks. Esrast saab hakata arvestama ka kirjatundjate ilmumist ja nende jätkuvat 
tegevust Iisraelis. Kirjatundjate pärimuse kohaselt sisaldab Jumala antud õpetus ehk 
Toora nii kirjutatud sõna kui ka selle tõlgendamist. Toora kõrval kujunes ka proh-
vetikirjandus, ent traditsioonilise juutluse meelest lõppes prohvetlik aeg prohvet 
Malakiaga.

Ent alles alates 2. sajandist pKr kujunes rabide mõjul Iisraeli religioonist niisu-
gune normatiivne usu ja elu tervik, mida sobib nimetada judaismiks ja mida tun-
takse ka rabiinliku judaismina. Judaism ehitus mitmekülgsele ja mahukale aramea- 
ja heebreakeelsele rabiinlikule kirjandusele. Judaismi kestvusest kõneleb ligi 
2000-aastane ajalugu ja lai geograafiline levik juutide kogukondadega Euroopas, 
Aafrikas ja Ameerikas.

b) Mida tähendas usk juudile?

Juutluse ning judaismi teljeks oli ja on Jumala sõnale vastav elu, milles nähakse 
inimese vastust Jumala ilmutatud tahtele. Selle vaatega haakus üldise preester-
luse ideaal, mille teostamiseks oli Jumal oma rahva Iisraeli loonud ja kutsunud 
(2Ms 19:6).29 Mis on Iisraeli olemasolu mõte? Iisraeli ülesanne on olla preestrite 
kuningriigiks maailma rahvastele. Rahvad, kellele Jeruusalemmast paistab Iisraeli 

28	 Juutluse kujust ja selle tähendusest rahva elukorraldusele Jeruusalemma teise templi ajastu 
lõpul ehk Jeesuse tegevuse ja ristiusu sünni aegadel vaata täpsemalt Tasmuth ja Kurg 2022: 
23–32. Juutide rahvuslikku kogukonda, kes elas helleniseerunud keskkonnas Rooma rii-
givõimu valitsuse all, võib nimetada juutkonnaks. Seda tabavat terminit kasutatakse K. M. 
Fischeri raamatu „Algkristlus“ eestikeelses tõlkes.

29	 Selle Toora salmi alusel kujundas 1Pt autor kristlastele kõikehõlmava enesemõistmise tähise: 
Teie aga olete „valitud sugu, kuninglik preesterkond, püha rahvas, omandrahvas, et te kuulutak-
site tema kiidetavust“, kes teid on kutsunud pimedusest oma imelisse valgusse (1Pt 2:19).

ALGKRISTLUSE MÕISTE JA SÜNNIOLUDE PIIRITLEMINE



25

Ainu-Jumala Seaduse valgus, saavad anda au Jumalale, siis kui tema rahvas Iisrael 
tõesti elab püha elu. Jumala and on see, et inimesel on võime mingil määral õppida 
tundma Jumala tahet ja teid. Sellel võimel põhineb ka vastutuse nõue.

Juutidele tähendas usk vanasti ja tähendab ka täna kuulumist niisugusesse kogu-
konda, kes on teadlik oma ajaloost ja kus ajalugu mõjutab igapäevast kogemust 
(Levinson 1992: 30). Aabrahami usulise elukogemuse tipp oli liit ehk leping, mille 
Jumal tegi temaga ja tema järeltulijatega. Tema läbi antakse Jumala õnnistus kõiki-
dele rahvastele (1Ms 12:4; 18:18). Jumal oli Aabrahamiga kogu tema eluaja. Miks 
ei saanud Aabraham korraldust ümberlõikamise kohta enne, kui ta oli 90 aastat 
vana? Sellele annavad juudid järgneva vastuse: seepärast, et Jumal armastab juudi 
usku pöörduvaid inimesi nii palju, et ta laskis Aabrahamil saada neile igas vanuses 
eeskujuks. Nii enne kui pärast ümberlõikamist. Jumal ei sulge konvertiitide ehk 
juutlusega liitujate ees osaduse ust (Levinson 1992: 91–92).

Juutide jaoks ilmnes Jumala tõesus selles, et ta on ustav ja täidab oma tõotu-
sed. Jumal on ühtviisi sealpoolne ja siinpoolne ning lähedane, nagu seda näitavad 
nii esiisade, Moosese kui ka neile ajaloos järgnevate isikute, nagu prohvetite ja ka 
kuningate kaudu jutustatud lood. Jumala šekina ehk Jumala ligiolu maailmas on 
tuntav nende iisraellaste juures, kelle elu realiseerub kogukonna rüpes, kelle juures 
viibib Jumal (1Ms 28:15; 46:4). Kuna Iisraeli Jumal on ka kogu maailma Jumal, oli 
eksiilijärgne juutlus avatud Iisraeli usku pöördujatele.

Siiski sündis Naatsareti Jeesuse elu ja tegevuse mõjul esimese sajandi juutkonna 
rüpes midagi, mis mõne aja möödudes ei mahtunud juutluse senistesse raamidesse.

1.3. Esimeste sõnasulaste kristoloogiast

Kristoloogia on hilisem teoloogiline termin väljendamaks nii Jeesusesse uskumise 
kui ka temast teadusliku arutlemise viisi. Kristoloogia mõiste kasutamine algkrist-
luse kontekstis on mõneti vastuoluline, kuna Piiblis seda mõistet ei ole. Lisaks eris-
tatakse sageli vähem või rohkem „ajaloolist Jeesust“ ja hilisemat niinimetatud „usu 
Kristust“ (Houlden 1992: 9). Kuidas me saame teadmisi kummagi teema kohta?

Siiski on võimalik kristoloogia mõistet reservatsioonidega kasutada ka varajaste 
aegade usulise mõtlemise lühidaks kirjeldamiseks. See on kergem, kui püüda vaa-
delda mõlemaid koos, nii teadmist Jeesuse kohta kui ka usku Jeesusesse.

Ajaloolise Jeesuse avaliku tegevuse mõju vaatluseks tuleb astuda Jeesuse eluajast 
samm edasi, sest kirjalikud andmed varajase aja usu kohta pärinevad esimese sajandi 
keskelt ja teisest poolest. Näiteks Luukas kasutas Jeesusest jutustava evangeeliumi 
sissejuhatuses viidet anonüümsetelt sõnasulastelt saadud pärimustele ning viitas ise 
ajas aastakümneid tagasi. Sõnasulasteks nimetas ta Jeesuse elu ja tegevust näinud 

1.3. Esimeste sõnasulaste kristoloogiast



26

inimesi, kes kogetut edasi andsid (Lk 1:1–4). Sõnasulased said sündmuste suulisteks 
allikateks. Jeesuse arvukate järgijate spontaanse jutustava kuulutuse juurest viis tee 
esmase kristoloogia kui sõnastatud õpetuse poole. Varajaste kristoloogiliste kirjel-
duste juurest ajas tagasi vaadates saame aimu usust, mis nende Uues Testamendis 
talletatud vormelilaadsete väljendusteni viisid.

Jeesuse jüngrite kuulutuse keskmes oli Naatsareti Jeesuse isik, kellest kuulutami-
sele andsid sõnasulased esmase kuju. Seejärel anti kuulutusele Jeesus Naatsretlasest 
juba kirjanduslik vorm (Ap 2:22,42; 3:6; 4:10). Hiljem nimetati Naatsareti Jees-
use liikumist ka naatsaretlaste usulahuks, kuna Jeesust kuulutati ka Naatsaretlasena 
(Ap 24:5,14).

Kes oli varajaste Jeesusesse uskujate jaoks Naatsareti Jeesus? Seda näeb kõige 
sagedamini kostunud kuulutusest.

a) Jeesus on Messias. Varakult kuulutati, et see Jeesus on tõotatud Iisraeli Mes-
sias. Kreeka keeles Christos. Luukas märgib Peetruse kahte kõnet Messiast 
(Ap 2:31,36; 3:18,20) ja toonitab meeleparanduse vajadust koos üleskutsega 
lasta end ristida Jeesuse Kristuse nimesse. Hermeneutilise täiendusena selgitab 
ta, et Messia tiitli kreekakeelne vaste on Kristus (Ap 2:36–38). Jeesus on Taaveti 
soost pärinev salvitu ning koguduse veendumuse kohaselt ka Jumala püha sulane 
(Ap 4:27) ning Jumala poolt ülendatud asekannataja (1Kr 15:3 ja Gl 1:4).

b) Jeesus on Jumala Poeg. Luuka jäädvustatud apostlite õpetuses viidet Jumala 
Pojale ei ole. Kuidas ilmus see Pauluse kuulutusse? Selgust annab kahe viite koos 
vaatlemine. Paulus kirjutas ise oma veendumusest, et Jumalale oli meelepärane 
ilmutada talle oma Poega (Gl 1:15–17). Luukas on aga asetanud Jeesuse kui 
Jumala Poja kuulutamise vahetult Damaskuse tee ilmutusele järgnevasse aega 
(Ap 9:20). Jeesuse kuulutamine Jumala Pojana kuulus juba Pauluse kõige varaja-
semasse misjonijutlusse ajal umbes 50 pKr (1Ts 1:10 jm).

Veelgi enam, Paulus kirjutas Rooma kogudusele Jeesusest kui Jumala Pojast (Rm 
1:3,9; 5:10; 8:3). See laseb eeldada, et ka Roomas usuti Jeesust Jumala Pojana 
nõnda, et Paulus ei pidanud seda enam selgitama hakkama. Traditsioonilooliselt 
saab eeldada, et aramea keelne isa tähistav sõna abba kõlas juba Jeesuse suus 
(Mk 14:36 par).

c) Jeesus on Kyrios. Kreekakeelne sõna kyrios tähistab Isandat ehk Issandat. Sel-
lesama kuulutusterviku kohaselt on Jeesus Messias ka Jumala poolt ülendatud 
ning asetatud Issandaks (Ap 2:36; 4:33). Seda täiendab ka Pauluse poolt hiljem 
jäädvustatud, ent varasemast pärimusest saadud eshatoloogilist ootust väljendav 
arameakeelne maranata hüüd (Meie Issand, tule; 1Kr 16:22).

ALGKRISTLUSE MÕISTE JA SÜNNIOLUDE PIIRITLEMINE



27

d) Jeesus on Inimese Poeg. Seda väljendit kasutas esmalt Markus ja tema järel 
Matteus, Luukas ning Johannes. Inimese Poja kujundiga väljendati nii Jeesuse 
autoriteeti, kannatamist kui ka Jeesuse süüdistustest vabastamist ja kirkusesse 
ülendamist (Mk 2:10; 8:31; 8:38). Jeesuse kohta kasutatud nimetustest jäi Ini-
mese Poja termin vist küll kõige saladuslikumaks (Houlden 1992: 30).

Usku Jeesusesse väljendavad usulised vaated andsid esmalt patristilise aja teoloo-
gidele mõistelise koordinaadistiku, mille alusel nad kirjeldasid algkristlaste usulist 
meelemaastikku. Veelgi hiljem nimetati see distsipliin kristoloogiaks. Nopped Uue 
Testamendi tekstidest ilmestavad seda, kuidas mõeldi Naatsareti Jeesusest, Iisraeli 
Jumalast, iseendast ja sellest maailmast, milles elati. 

Kuidas said need vaated sündida?
Sellele ei ole kerge vastata. Siiski arvan, et järgnevad read aitavad kujutada mõt-

telist sidet esimese sajandi Galileaga, kus kulges Jeesuse avalik tegevus ja kust selle 
mõju kasvama hakkas.

1.3 Esimeste sõnasulaste kristoloogiast



Galilea Jeesus-rahvas
Aga kui Jeesus oli kuulda saanud, 

et Johannes on vangistatud, läks ta tagasi Galileasse. (Mt 4:12)

Uue uskumisviisi esimesed vormingud sündisid Galileas sealse rahva elavast kokku-
puutest Jeesusega. Juudid olid Jeesuse oma rahvas, mistõttu on loomulik nime-
tada Jeesust prohvetina, rabina, imelise tervendajana ning Messiana vastu võtnud 
galilealasi Jeesus-rahvaks. Jeesuse lühikesed võrdumid, pikemad tähendamissõnad, 
dialoogid ning rahva mällu juurdunud jutustused tervendamistest läbisid sotsiaalse 
kontrolli ning ületasid ühiskonnakihtide vahelised rajajooned. Suulises kultuuris on 
pärimuste jutustajaid ja mälu edasikandjaid palju (Tasmuth 2022: 108–114).

Galilea rahva enamus koosnes maaharijatest, kaluritest, käsitöölistest ja ehitaja-
test. Galilead läbinud kaubateed pakkusid tööd ka tolliametnikele ehk tölneritele. 
Maad haldas aastatel 4 eKr – 39 pKr Heroodes Suure üks poegadest Heroodes 
Antipas ja Galileast kirdesse jäävaid alasid aastail 4 eKr – 34 pKr tema poolvend 
Heroodes Filippos. Josef Kaifas oli ülempreester, Süneedrioni eesistuja ja saduseride 
juht. Variserlike koolkondade juhatajad Hillel ja Šammai30 olid siis tõenäoliselt veel 
elus ning Jeesuse tegevuse ajal sai Gamaliel Vanemast31 ametipositsiooni poolest 
Hilleli järglane (Vermes 2003: 3).

Pärimuslooliselt kujundatava pildi kohaselt oli Jeesus antiikaja olustikus näh-
tuna elu parimates aastates olev mees, kutselt puusepp-ehitusmeister, kes avaliku 
tegevuse ajal seda ametit ei pidanud. Tema emakeel oli aramea, Pühakirja tundmise 
järgi otsustades mõistis ta piibliheebrea keelt. Hea jutlustajana kasutas ta oskus-
likult kõnekäände ja võrdumeid nõnda, et need kergesti meelde jäid ning maailma-

30	 Šammai eluajaks pakutakse u 50 eKr – 30 pKr (Norman 2015: 418). Hillel oli suures plaanis 
tema kaasaegne.

31	 Gamaliel vanem ehk Gamaliel I oli pärimuse kohaselt Hilleli lapselaps ning oli Süneedrioni 
eesistuja esimese kristliku sajandi keskpaiku. Ta on ainus Uues Testamendis nimetatud juudi 
tark (Ap 5:34). Luukas nimetab, et Paulus pidas end Gamalieli õpilaseks (Ap 22:3). 

2



29

kirjanduseks said. Meie Isa palve kujundas Jeesus aramea keeles riimuvana (Burc-
hard 1987: 15). 

Matteuse rõõmusõnumi kirjutaja avab lugejale enne esimeste jüngrite kutsu-
mise kirjeldamist aluse, millele toetub järgnev jutustus. Jesaja raamatu salmide 
kasutamine annab mõista, et nüüd on nende sõnade täitumise aeg: Sebulonimaa ja 
Naftalimaa, mere teel, sealpool Jordanit, paganate Galilea, rahvas, kes käib pimeduses, 
on suurt valgust näinud, ja neile, kes istuvad surma maal ja surma varjus – neile tõuseb 
valgus! (Js 8:23–9:1; Mt 4:12–17).

2.1 Ajastulooline sissevaade

Kui me jätame ta rahule, hakkavd kõik temasse uskuma, ning siis tulevad roomlased ja 
võtavad ära nii meie pühapaiga kui ka rahva. (Jh 11:48) 

Jeesuse tegevus toimus ja Uue Testamendi autorite kirjutised sündisid keset iga-
päevast elu, kus pidi arvestama nii Rooma kõikjale tungiva mõjuga kui ka inimeste 
igapäevaseid muresid väljendavate küsimustega. Veelgi enam, nii nagu Vana Testa-
mendi tekstide autorid ja üles astunud prohvetid andsid oma hinnangu kaasaegsete 
inimeste elule, nii tegid seda ka Jeesus ja Uue Testamendi tekstide autorid. Siinses 
käsitluses on Jeesuse ja tema rahva elu puudutavad vaatlused seostatud nende oma 
aja olustikuga, nii palju kui seda võib ette kujutada. 

a) Viited Kristusele ja kristlastele väljastpoolt Uut Testamenti

Kas Jeesus oli tuntud? Millal, kuidas ja kelle hulgas? Esimese sajandi teise poole 
evangelistid eeldavad oma lugejatelt mingi hulga suulise teabe olemasolu Jeesuse 
ja temaga seotud inimeste kohta. Väljastpoolt Uut Testamenti leidub Jeesuse isiku 
kohta mõni Rooma allikas, kus Jeesust esitatakse juba usulise tiitli kaudu ehk Kris-
tusena.

Esmalt kirjutas Rooma ajalookirjutaja P. Cornelius Tacitus (u 55–120 pKr), et 
nimetus kristlased „sai alguse Christusest, kelle prokuraator Pontius Pilatus huk-
kas Tiberiuse ajal“ (Annales XV 44). Kuna Christus on kreekakeelse salvitut tähis-
tava sõna Christos ladinakeelne vaste, peeti siin ilmselt silmas Jeesus Naatsaretlast 
(Kiilunen 1997: 30–31). Pisut hilisema ajalookirjutaja Suetoniuse (u 70–130 pKr) 
teadete kohaselt ajas aastail 41–54 pKr valitsenud keiser Claudius juudid Rooma 
linnast välja, kuna nad Chrestuse õhutusel rahutusi tekitasid (De vita Caesarum 
XXV 4).

Kolmas roomlastelt pärinev teade puudutas juba kristlasi ja iseloomustab natuke 
hilisemaid olusid. Nimelt küsis C. Plinius Caecilius Secundus (u 61–120 pKr) keis-
rilt nõuannet, kuidas tuleks Bitüünia provintsis suhtuda neisse, kes kokku lepitud 

2.1. Ajastulooline sissevaade



30

päeval enne koitu kogunevad selleks, et laulda hümni Kristusele otsekui jumalale 
(Epistulae X 96.7). Varaseim juudi allikas pärineb Flavius Josefuselt (u 37–100 pKr). 
Ta teatab, et saduseride hulka kuuluv ülempreester Ananias kutsus kokku Süneed-
rioni ehk juutide Suurkohtu. Sellele ta esitas hukkamõistetavaks Jaakobuse, Kristu-
seks nimetatava Jeesuse venna koos mõne teisega, keda ta süüdistas Seaduse rikku-
mises ning andis nad kividega surnuks visatavaks (Antiquitates XX 200). Pliniuse ja 
Josefuse teated põimivad juba Jeesuse isiku ja tema järgijate kohta säilinud teateid.

b) Paikkonna ja miljöö iseärasusi

… Uuri järele, ja sa näed: Galileast ei tõuse prohvetit! (Jh 7:52b) 

Jeesuse tegevuse peamine paikkond oli tema otsene kodumaa Galilea. Seal oli hulga 
kreekapärase ilmega linnakesi ning põllutööst ja kalapüügist elatuva rahvaga külasid. 
Põhjaosas paiknev Galilea, maa keskel olev Samaaria koos rannikutasandikuga ja lõu-
nas paikneva Juudaga moodustasid Palestiina nime all tuntuks saanud maa. Kreeka-
pärane nimi Palaistinē esines juba ajalookirjutaja Herodotosel (u 484–425 eKr) 
ja see tähistas nendel aegadel Vahemere idaranniku lõunapoolset osa, kus elasid 
vilistid (Huuhtanen ja Martola 1997: 54). Geograafilisena nimetatakse vilistite 
maad ka Jesaja raamatus (14:29). Roomlased nimetasid peale Bar Kochba ülestõusu 
(132–135 pKr) mahasurumist Palestiinaks kogu Jordani läänepoolse ala, mis sai 
hilisemas ajaloos tänini kasutatavaks tunnussõnaks.

Püha linn Jeruusalemm oli esimese ja teise templi paigana ohvriteenistuse ainus 
õiguslik koht, kuhu suundusid palverändajad Palestiinast ja hajalast. Kuningas Taa-
veti poolt jebuuslastelt vallutatud linna ehitas tema poeg Saalomon esimese templi 
Ofeli künka põhjapoolsele osale Morija mäele. Jeesuse rännakuid Jeruusalemma 
kirjeldab enim Johannese evangeelium. Kõik neli kanoonilist evangeeliumi aga 
jutustavad Jeruusalemmast kui Jeesuse kannatamise, tema üle kohtupidamise, huk-
kamise, matmise ja surnuist ülesäratamise paigast.

c) Pärimused Johannesest ja viited temast suurema isiku tulemisele

Erinevate ootustega usulistel rühmitustel oli rahva hulgas oma mõju. Templis toi-
metasid ohvriteenistust saduserid, kelle aktiivsus keskendus Jeruusalemma ja selle 
ümbrusesse. Rohkem haritud ja enesedistsipliini tähtsustavatel variseridel oli aga 
autoriteet, mida kohtas üle kogu maa. Aeg-ajalt kerkis esile ka karismaatilisi juhte ja 
mässajaid, kellest Ap 5:36–37 nimetab neljasadat meest juhtinud Teudast ja galilea-
last Juudast. Mõlemad hukkusid ja nende liikumised hajusid. Heroodes Antipase 
käsul vangistatud Johannes saatis oma jüngrid Jeesuse juurde küsima: „Kas oled sina 
see, kes pidi tulema, või jääme ootama teist?“ (Lk 7:19).

GALILEA JEESUS-RAHVAS



31

Teistest eristuv oli liikumine, mille nimi tulenes ühestainsast prohvetiks peetud 
isikust. Kohe evangeeliumite alguses astub esile rahvast meeleparandusele kutsunud 
Johannes, kes elas erakuna tühermaal ehk kõrbes. Juudi pärimustes seostus kõrbega 
oluline teoloogiline sümboolika. Kõrb oli Jumala ilmutuste vastuvõtmise ala ning 
ka koht, mida läbides liiguti tõotatud maale (Uro 1997: 115–118). Esimese sajandi 
teisel poolel tuletab Heebrea kirja autor kristlastele meelde vajadust olla kuulekas 
Jumala sõnale, sest elu on nagu kõrberännak, kus sõnakuulmatud võivad hukka 
saada (Hb 3:7–4:11).

Inimesed tulid Johannese juurde ning need, kes olid oma patud tunnistanud, 
said Johannese poolt ristitud (Mk 1:5). Kui Johannes ristis Jeesuse, kaasnes sel-
lega Püha Vaimu laskumine tema peale, mille olulisus tuleb esile järgnevate sünd-
muste käigus. Et Johannese äratatud liikumine jätkus ka veel peale Jeesuse tegevuse 
algust, sellest kõneleb Jh 3:22–27, kus võrreldakse kaht paralleelset ristimistegevust 
– Johannese ja Jeesuse oma. Johannese suu läbi kostub prohvetlik sõna: Jeesus peab 
kasvama, Johannes ise aga kahanema (Jh 3:30). Ent Johannese jutluse kõige pikema 
sõnastuse32 edastanud Luukas osutab hiljem ka Johannese liikumise ajalisele ulatu-
sele. Nimelt leidus veel aastakümnete järel Efesoses jüngreid, kes tundsid üksnes 
Johannese ristimist. Kontekst laseb pidada neid Jeesusesse uskuvateks juutideks, kes 
ei olnud veel saanud kogeda Püha Vaimu toimet, mis aga avaldus kohe peale seda, 
kui Paulus oli nad ristinud Issanda Jeesuse nimesse (Ap 19:1–7). 

Johannes hukati Heroodes Antipase käsul, tema liikumine küll ei kadunud, ent 
vaibus. Ilmselt siirdus osa Johannese jüngreid Jeesust järgima ja see võis anda hoogu 
uue liikumise kujunemisele (Jh 1:35–42). Evangeeliumeist leiab selle kohta vähe-
malt kaks kirjeldavat hinnangut.

Esiteks, sotsioloogilises mõttes iseloomustavad Jeesusele pühendunud rahva ehk 
Jeesus-rahva lojaalsust ning kuuluvussuhet Jeesusega sõnad Johannese evangeeliu-
mis: Minu lambad kuulevad minu häält ja mina tunnen neid ja nad järgnevad mulle 
ning ma annan neile igavese elu ja nad ei hukku iialgi ning keegi ei kisu neid minu 
käest (Jh 10:27–28). Teiseks, ajaloo-teoloogiliselt iseloomustas Johannese liiku-
mise ja Jeesuse liikumise vahetumist kõige otsesemalt Luukas, kelle kohaselt ulatu-
vad Seadus ja prohvetid Johanneseni ning sellest peale kuulutatakse evangeeliumi 
Jumala kuningriigist (Lk 16:16).

Hea sõnum Jumala kuningriigist! Missuguses esimese sajandi Vahemere-äärsete 
maade kontekstis oli Jumala-valitsuse kuulutamisel mõte, millest inimesed aru said?

32	 Luukas kirjeldab Johannese kõnet korraga meeleparandusele kutsuvana, eesseisvat kohut 
kuulutavana ja nõu andvana; esmalt monoloogina (Lk 3:7–9), siis dialoogina, kus Johannes 
vastab talle esitatud küsimustele (Lk 3:10–14), ja siis taas monoloogina (Lk 3:16–17). Johan-
nese kõne lõpp osutab otse Jeesusele, kes ristib Püha Vaimuga ja tulega. 

2.1. Ajastulooline sissevaade



32

Jeesuse tähendamissõnad kirjeldavad Jumala kuningriigi mitmeid aspekte, ent 
ükski evangeelium ei teata, et inimesed oleksid Jumala kuningriigi struktuuri, koos-
seisu, valitsemisvormi ja täidesaatva võimu kohta selgitusi küsinud. Selgitust saab 
otsida esiteks sellest, kuidas antiikajastu üldine loomus ja Iisraeli ajaloo erilisus oma-
vahel lõikusid ning mis sellest sündida sai. Teiseks, missuguste sotsiaalsete problee-
mide lahendust pakkus Jeesuse kuulutus?

d) Missuguses ühiskondlike suhete koordinaadistikus astus esile Jeesus?

Sotsioloogiliselt eristatakse madala ja kõrge kontekstuaalsusega ühiskondi.33. Tõe-
näoliselt peab paika järeldus, et Jumala kuningriigi mõiste kuulutamine Iisraelis 
toimus kõrge kontekstuaalsusega ühiskonnas, kus nii ühiskonna toimimise struk-
tuurid kui ka väärtushinnangud olid ühiselt jagatud teadmised.34 Teooria kohaselt 
on eeldatud, et majanduse, religiooni, poliitika, hõimluse ja teiste institutsioonide 
puhul olid just poliitika ja sugukondlikkus ehk hõimlus (ingl k kinship) nendeks 
keskseteks teguriteks, mille kaudu toimisid ühiskonna teised institutsioonid (Malina 
2001: 15–16).35 Niisugune koordinaatide süsteem oli sarnane kogu Rooma riigis ja 
seega iseloomulik ka Iisraelile.

Rooma riigis oli tuntud ja tunnustatud isadele omistatav au, ning vastav sõna-
rühm kõneleb selget keelt. Ladinakeelne pater on aluseks patriitsidele36 kui auväär-
setest isadest pärinevatele kõrgklassi liikmetele. Pereisa oli pater familias / pater fami-
liae ning temale kuulus isalik austus ja väärikus ehk patriciatus.

33	 Madala kontekstuaalsusega ühiskondades kirjutatavad tekstid annavad hulgaliselt üksikasja-
likku teavet ja jätavad vähe ruumi kujutlusvõimele. Kõrge kontekstuaalsusega ühiskondade 
tekstid on skemaatilisemad ja impressionistlikumad. Need jätavad palju ruumi kuulajate ja 
lugejate kujutlusele, kuna arvestatakse kogukonna jagatud teadmise tundmisega. Madala 
kontekstuaalsusega ühiskondades elavad lugejad lihtsalt ei tea seda, mida kõrge konteks-
tuaalsusega ühiskondade lugejad loomu poolest endastmõistetavaks peavad. Uue Testamendi 
uurijad peavad arvestama, et selle kirjutajad jagasid oma „kõrge kontekstuaalsete lugejatega“ 
Vahemere maade maailma üldiseid endastmõistetavusi (Malina 2001: 2). 

34	 Uue Testamendi tekstide tõlgendamisel kohtame lünki, mille puhul on vaja selgitada, missu-
gune teave puudub ja missugust teavet on neist arusaamiseks vaja juurde saada. Selles osas on 
abi kultuuriantropoloogilistest uuringutest.

35	 Ilmselt ei käsitletud antiikajal ühiskondlikke institutsioone eraldi valdkondadena, nagu peale 
nn valgustusajastut, need valdkonnad võisid koonduda kodumajapidamise (domestic eco-
nomy) ja riikliku majapidamise (political economy) vastatikuste suhete süsteemi. Igal hõimlusel 
olid oma majapidamine, religioon ja sisesuhted ning igal poliitilisel vormil olid oma majan-
dus, religioon ja võimusuhted. Põllumajanduslik kodumajapidamine kopeeris ja taastootis 
hõimlust ja linn taastootis poliitikat.

36	 Patricius ehk eesti keeles patriits. Sõna naisvorm patricia annab mõista, et auväärt naised 
viitasid oma pärinevusele kuulsatest isadest.  

GALILEA JEESUS-RAHVAS



33

Üldriikliku miljöö mõju kõrval oli oluline ka see, kuidas toimus inimeste 
lähisuhete regulatsioon igal üksikul kohalikul tasandil, kus keskne oli perekond. 
Perekond on osa hõimust, mille liikmed on teadlikud oma ajaloolisest päritolust.
Iisraelile keskse Toora kohaselt olid Jumal ja isad omavahel nii tihedalt seotud, et 
Jumalast kõneldi sageli kui oma isa Jumalast. Jaakob viitab oma isale Aabrahamile 
ja kõneleb Jumalast kui minu isa Jumalast.37

Usk isade Jumalasse sai kolmeliikmelise kuju Moosese kutsumise loos, mille käi-
gus Jumal esitles end Moosesele tema vanemate Jumalana: „Mina olen sinu vanemate 
Jumal, Aabrahami Jumal, Iisaki Jumal ja Jaakobi Jumal“ (2Ms 3:6). Isade Jumal on 
2Ms 3:1–22 kohaselt see, kes on („olen-kes-olen“; heebrea ehje ašer ehje). Jumal 
ilmutabki end esmalt perekonna või hõimu vanemale ning Aabraham on see esiisa, 
kellega sõlmib Jumal lepingud ja kellele annab oma tõotused. Isa austamine sidus 
kokku usulise ja moraalse kohuse.

Lapsi tunti isade järgi. Näiteks Johannese evangeeliumis ei nimetata kordagi 
nimepidi jüngreid Johannest ja Jaakobust, ent Jh 21:2 viitab neile, kutsudes neid 
Sebedeuse poegadeks. Nähtavasti autor eeldab, et lugeja oskab Sebedeuse nimest 
järeldada poegi Johannest ja Jaakobust.

Kui Jeesus kandis risti, sunniti seda tegema ka Küreene Siimonat, keda evan-
geeliumi hilisematele lugejatele tutvustati tema poegade Aleksandrose ja Ruufuse 
kaudu, kes pidid järelikult evangeeliumi kirjutamise ajal olema tuntud isikud 
(Mk 15:21).

Isad ning ka emad jagasid elus vaja minevat õpetust: Kuule mu poeg, oma isa 
õpetust ja ära jäta tähele panemata oma ema juhatust (Õp 1:8). Isa ja ema olid loomu 
poolest austatavad ning seotud tulevase päritava maaga: sa pead oma isa ja ema 
austama, et su elupäevi pikendataks sellel maal, mille Issand, su Jumal, sulle annab 
(2Ms 20:12). Isa austamise murendamine oli taunitav. Esiteks on see sõnakuul-
matus Jumala korralduse suhtes ning teiseks lõhub see ühiskonna sidusat ja tervet 
elukorraldust. Seda tõsiasja on eriti vaja silmas pidada ka tänapäeval.

e) Ideoloogia, poliitika ja majandus Jeesuse kõnedes

Jeesuse kõned tõendavad, et need võeti kuulajate poolt vastu, sest need puudutasid 
raskustes oleva elanikkonna küsimusi ja ootusi. Jeesuse kõned peegeldavad reaalse 
elu paremat tundmist, kui meie aja teoloogilised raamatud seda avada suudavad. 
Jeesus kõneles arusaadaval viisil elust enesest igapäevast leiba teeniva vaese rahva 
keskel.
37	 Unenäos saadud ilmutuses kõneles Jaakobiga isik, kes nimetas end Issandaks, su isa Aabra-

hami Jumalaks ja Iisaki Jumalaks (1Ms 28:13). Nii on Aabrahami auväärsus esile tõstetud ka 
sellega, et ta on Jaakobile isaks ka üle füüsilise isa Iisaki. 

2.1. Ajastulooline sissevaade



34

Rooma ühiskonna poliitökonoomilise kandepinna ja telje moodustasid elatise 
tootmist kontrollivad suurmaaomanikud, kelle peamine residents oli maal. Keisri-
riigi tekkimise ajaks oli suur osa väiketalupoegi vaesunud.38 Maaharimise korral-
duses oli oluline ülesanne rentnikel, kellega maaomaniku tingimustel sõlmitud 
vastastikused kohustused olid vormistatud lepingutena.39 Maaomanik ei olnud 
kohustatud tegema midagi üle lepingus kokku lepitu. Kui ta tegi midagi kohustust 
ületavat „head“, osutati talle austust sellega, et teda nimetati heategijaks või armu-
liseks isandaks. Nendest pidi hästi räägitama, sest teistsugune kõne sai karistatud.

f ) Missugune oli selles olukorras Jeesuse ideoloogiline sõnum?

Usk on usaldus Jumala vastu ja oma veendumuste argumenteeritud põhjendamine. 
Jeesus viitas ülalkirjeldatud sotsiaalsetele suhetele selge irooniaga: „Rahvaste kunin-
gad peremehetsevad nende üle ja neid, kes nende kallal meelevallatsevad, hüütakse „hea-
tegijaiks“. Nõnda ei tohi olla teie seas, vaid suurim teie seas olgu nagu noorim, ja juht 
nagu see, kes teenib“ (Lk 22:25). Veelgi enam, konkreetses kontekstis ütles ta teda 
kuulavale rahvale: „Häda teile, kui kõik inimesed räägivad teist hästi, sest nõndasamuti 
tegid ju nende vanemad valeprohvetitele“ (Lk 6:26). Jeesuse aasajutluse sõnad viitavad 
põhjendamatule au osutamisele kui moraalsele valele ning usulisele pettusele. 

Igapäevaelus toimis patrooni ja kliendi vastastikuse suhte süsteem. Patriitside 
seisuse hajumise järel said patrooniks olla ka lihtsalt jõukad mõjuisikud, keda sobis 
ikkagi patroonideks nimetada. Patroon oli kõrgema staatusega isik, kes jagas klien-
dile kaitset ning mõningaid ainelisi hüvesid ja võimalusi. Klient aga töötas patrooni 
heaks ning andis patroonile „tagasi“ omavahel kokku lepitavaid teenuseid, austust 
ja lojaalsust. Patroonile oli oluline saada austatud ning seda said talle pakkuda vaid 
kliendid. Suhted toimisid üldreeglina silmast silma tasandil ning olid sarnased Gali-
leas, Juudas ja Pereas, kus klientideks olid need, keda evangeeliumid nimetavad 
rentnikeks. 

Nii saavad selgemaks mõnedki Jeesuse tähendamissõnad. Eeskujuks seatud 
arukas majapidaja on see, kes on ka usaldatav, ja vaid niisugune saab olla isanda 

38	 Aastast 510 eKr loetakse kuningate ajale järgnenud vabariigi ajajärgu algust, mis lõppes 
30 või 27 eKr Octavianuse võimuletulemisega, kellele senat omistas Augustuse ehk Õilsa 
tiitli. Varajase keisririigi ajaks loetakse perioodi 30 või 27 eKr kuni 284 pKr. Julius Caesari 
(100–44 eKr) nimest tuletati hiljem keisri nimetus, mida Roomas kehastasid imperaatorid 
ehk käskijad. Octavianus Augustuse geniaalsus avaldus selles, et ta vabariikliku põhiseaduse 
vormiliselt ja seega näivalt alles jättis, ent kõige kõrgemad ametid enda isikuga ühendas. Kõi-
gepealt oli ta riigi esimene isik ehk princeps teiste seas. Teiseks, imperaatorina ehk käskijana 
tähendas see praktilist seadusandlikku võimu kogu oma käsundusala ehk impeeriumi üle. Ja 
kolmandaks oli ta suurriigi kui hiigelihu peaks ja preestriks.

39	 Residentsus oma maavaldustes sisaldas perekonda, territooriumi, tootmist, selle jaotamist 
ning muidugi grupiidentiteedi moodustamist ja tagamist.

GALILEA JEESUS-RAHVAS



35

vara ülevaatajaks. Vastav näide pärineb Jeesuse ütluste allikast (Lk 12:42–48 // 
Mt 24:45–51). Toora kohaselt pidi ülevaataja maksma päevilisele õiglaselt: Ära tee 
liiga oma ligimesele ja ära riisu teda; päevilise palka ära hoia enese käes üle öö hom-
mikuni (3Ms 19:13).

Jeesuse tähendamissõnade tähendused olid esimese sajandi Palestiina elanikele 
arusaadavad. Mida näitavad kaks Jumala kuningriigist kõnelevat tähendamissõna?40 

1) Tähendamissõna sulastest, kes kohuse täitmise järel rahulduvad enda tühiseks 
tunnistamisega, äratab esmapilgul hämmastust. Ent ajastulooliste andmete põh-
jal kasutas Jeesus tavasuhetest tuntud kirjeldust, mida kõik mõistsid (Lk 19:7–9).
Niisugused olidki isanda ja teenija rollijaotused. Kumbki tegi just seda ja nendes 
piirides, mis oli kokku lepitud ning Jeesuse kuulajad tundsid ära elu, nagu see 
lihtsalt oli.

Väljend „tarbetud teenijad“ (δοῦλοι ἀχρεῖοί) ei peegeldanud mitte seda, et 
teenijaid ei oleks olnud vaja. Muidugi oli neid sulaseid vaja, ent nad ei olnud 
asendamatud. Neid ei pruugitud kutsuda ega tööle võttagi, sest valida sai ka teisi. 
Jeesus kasutas teada-tuntud olustikku, lisades sellele meeldetuletuse jüngritele 
teha ka oma elus ja töös kõik vajalik. Missuguse täiendava nüansi leiame Jeesuse 
ühest teisest tähendamissõnast?

2) Taevariigi korralduse teiselaadsust esitab Jeesus niisuguse majaisanda näite 
abil, kes kutsutud töölistele iga päeva elatiseks vajaliku teenari maksab, olene-
mata tööle kutsumise ja töö tegemise ajast (Mt 20:1–15). Võrdum algab tut-
tava näitega üht päeva hõlmavast tööturust, kus viinamäe isand kutsub päevilisi 
tööle. Teenar oli sobiv päevapalk ja vajalik ühe päeva elatise tagamiseks, aga kõiki 
ei palgatud. Ka viimasena kutsutu oli õnnelik saadud tööampsu üle. Selle võr-
dumi sõnastus peegeldab hästi tavaeluliste töösuhete leppelist iseloomu – eks me 
leppinud kokku ühele teenarile!

Taevariigi uut olukorda avab võrdumi teine tasand. Viimasele kutsutule antakse 
sama suur tasu, mis on igapäevaseks leivaks vajalik.41 See teine tasand ütleb 
midagi nii töötaja kui ka isanda kohta. Esiteks, töötaja ei pea olema kade, kui 
teine töötaja oma igapäevase leiva saab, sest palju tunde enne kutsumist ei olnud 
tal selle saamise lootust. Teiseks on see isand hea, andes omalt poolt rohkem, kui 
on tema eeldatav kohus! Jeesuse kõned oodatavast taevariigist osutasid muuda-
tusele tavamajanduse süsteemis ja ideoloogias. 

40	 Tähendamissõnade tüüpidest ja nende seosest Jeesuse tegevusega ning kuulutusega vaata Tas-
muth ja Kurg 2022: 108–114; 118–124.

41	 Meie igapäevast leiba anna meile tänapäev (Mt 6:11).

2.1. Ajastulooline sissevaade



36

Arheoloogia ja väheste kirjalike allikate abil on järeldatud, et Jeesuse aja Palestii-
nas vähenes järk-järgult väikemaavaldajate hulk. Samal ajal moodustusid suurmaa-
omanike linnades paiknevatest kinnisvaradest linnade südamikud nii Iisraelis kui 
mujal (hbr ir, kr polis, ld civitas ja urbs). Rooma riigivõimu organid niisugustena ei 
tootnud ise hüvesid, vaid kogusid klientide abil makse. See oli süsteem, mis basee-
rus jõul ja hirmul ning ulatus Roomast provintsidesse ning seega ka Iisraeli.

Sageli oli võlgadesse sattumine möödapääsmatu ning leevendust võis pakkuda 
pärusmaa ära müümine. Maa koondus üha rohkem suurvaldajate kätte. Selle kohta 
oli aga Iisraeli rahval mälestus korraldusest, et maad ärgu müüdagu igaveseks, sest 
maa on Jumala päralt. Jumala juures on ju kõik inimesed kui võõrad ja majalised. 
Seepärast peab juubeliaastal igaüks saama tagasi oma pärandatud maalapile ehk 
pärusmaale (3Ms 25:12, 23).42

g) Kord, jõud ja sund ülemkäskija ning tema alamate kasutuses

Kogu Rooma riigis tagati korra säilimist imperaatorist lähtuva vägivallaga.43 Ühelt 
poolt rajas Rooma rahu kogu suure riigi territooriumil eeldused rahvaste elujärje 
parandamiseks. See oli igati hea ja loomulikult tundus paljudele meeldivana. See-
tõttu tajus osa rahvastikust vähe seesuguse rahu poliitilisi tagamaid ja toimemehha-
nisme ning rahu ideoloogiaga kaasnev vabaduste ahendamine jäi kas silma eest varju 
või seda ignoreeriti. Missugune oli rahupoliitika mehhanism?

Esiteks toetus Rooma rahu mõõgale ja selle teostamine muutus kohati verise-
maks, kui võis eeldada. Avalikult kiidetud eesmärgi ja selle saavutamise vägivald-
sete vahendite omavahelisele suhtele on ajaloos ikka antud ambivalentseid hinnan-
guid. Vägivalla kasutamist õigustatakse vajadusega tagada vabadus, rahu ja heaolu. 
Seetõttu on vabadusest teisti mõtlemine oht „vabaduse“ teostajale ja kaitsjale ning 
vabaduse kaitsmist maskeeritakse millega parajasti vaja.44

Teiseks oli rahul ka selge ideoloogiline toime. Rahu eeldas Rooma ametliku 
usundi täielikku tunnustamist. Rahu elluviimine toimus surve abil ja soodustas 
lihtsa allumise meelsuse süvenemist rahva hulgas. See on ju inimlikult mugav. 
Usundiga liitus poliitiline aspekt, keisri austamine lausa jumaliku olendina, kes 
42	 Kui seitse aastanädalat ehk 7 korda 7 aastat möödus, saabus jobel ehk viiekümnes aasta. Igaüks 

saagu siis minna tagasi oma pärandiga saadud maale ja oma suguvõsa juurde (3Ms 25:1–28).
43	 Augustuse propaganda sõnastas selle, mida ta tegi, nõnda, et see sai poliitilise õigustuse. Kui-

das? Ta asendas korratuse korraga (led disorder into order) ning viis igale poole viisakad ning 
õukondlikud kombed. Ta „laiendas“ Hellast ja tsiviliseeris barbarite kombed (Malina 2001: 
48–49). 

44	 „Vägivald armastab vabadust, tahab ta võita ja vallutada“. Ent vägivald ka „igatseb vaba-
dust“ – „enda najale kallutada“! Igatseb ise sõnastada vabaduse mõistet ja moondada vabadus 
enda vaadete teenriks. Kaks tuhat aastat hiljem kinnitavad filmis „Viimne reliikvia“ kasutatud 
sõnad seda poliitilist ja ideoloogilist näitemängu, mis ikka ja jälle aset leiab.

GALILEA JEESUS-RAHVAS



37

tagab rahu ja heaolu. Sotsiaalteaduslikust vaatepunktist toimib institutsionalisee-
ritud vägivald sotsiaalse tasakaalu säilitamiseks, mille alaeesmärgid on status quo 
säilitamine korrast kõrvale kaldujate ja õõnestajate vastu ning status quo säilitamine 
dissidentide ja hereetikute vastu.

h) Ideologiseeritud jõu usuline kuub

Rooma ideologiseeritud jõudu toetas imperiaalne „teoloogia“, mille kohaselt Roo-
mal oli jumalik volitus valitseda ilma ajaliste ja ruumiliste piirideta. Kõnemehe ja 
poeedi Vergiliuse45 ideoloogiline mõju oli Jeesuse ajaks tuntav kogu riigis. Tema teos 
„Aeneis“ püüdis põhjendada nii Roomale osaks saanud taevast korraldust, kange-
laslikku päritolu kui ka jumalate poolt tagatavat võidu ideoloogiat (Crossan 2007: 
17–18). Keiser oli jumalikku päritolu ja keisri kaudu jumalus juba valitses, mistõttu 
keiserlik valitsus oli ühtaegu poliitiline ja religioosne valitsus, mis toimis suunaga 
ülevalt alla. Samal kombel sai volituse ülalt alla toimida ka kohalik valitseja Heroo-
des Antipas (Crossan 2007: 116–118). Jõud maksis, sest sellel jõul oli jumalik alli-
kas ja põhjendus.

Jõudu arvestasid kõik ning see esines füüsilisel ja vaimsel kujul. Sünoptilise tra-
ditsiooni sõnastuses oli vaim see, kes ajas Jeesuse tühermaale, et teda seal proovile 
pandaks (Mk 1:12 // Mt 4:1 // Lk 4:1). Meie ei tea Jeesuse tegevuse ajal suust suhu 
kandunud jutustuse sõnastust, ent Rooma riigis toimus elu sama mustri kohaselt. 
Seetõttu on evangelistide kirjeldus survest Jeesusele, millele ta ei saanud vastu panna, 
kooskõlas selle dünaamikaga, nagu elu ette kujutati. Dünaamika muster jätkub 
ning mõne aja pärast ajas Jeesus ise inimesest välja silmale nähtamatu kurja vaimu 
(Mk 1:25–26). Sarnaselt kirjeldab Luukas ka reaktsiooni Jeesuse kõnele Naatsareti 
sünagoogis, mille järel ajas mingi rühm juute Jeesuse külast välja (Lk 4:19).

Aegamööda vastuolud Jeesuse ja tema vaenajate vahel kasvasid ning kohalikku 
mõju omavad juudid hakkasid otsima võimalusi Jeesuse vahistamiseks ja hukka-
miseks. Jeesust ei varitsenud Rooma ametnikud oma „kaitsepolitsei“ kaudu, seda 
tegid juutide endi kogukonna liikmed variserid ja kirjatundjad. Näib, et niikaua 
kui Jeesuse tegevus ja tema toetamine piirdusid Galileaga, oli eliidi hirm tema ees 
väiksem. Kui aga Galileas kogetud edu kandus üle Jeruusalemma, sattus ohtu šalom 
ning küpses vandenõu Jeesuse kõrvaldamiseks.46 

45	 Vergiliuse (70–19 eKr) poeemid Bucolica ja Georgica ülistavad karjuste ja põlluharijate elu. 
Ent Augustuse ülesandel koostatud peateos „Aeneis“ ülistab Itaalia minevikku ja jumalikku 
Juliuste suguvõsa, kelle nimekaimas esindajas Augustuses näeb poeet Rooma riigi ajaloolise 
arengu saatusest määratud täideviijat.

46	 Institutsioonid teevad kõik võimaliku olemasolevate eeliste ja positsioonide säilitamiseks. 
Lühidalt öelduna, „Establishment violence is always an expression of concern for maintaining 
the social situation the way it is“ (Malina 2001: 68).

2.1. Ajastulooline sissevaade



38

Nendestki näidetest piisab kujutamaks ette, kuidas Jeesus-rahvas Jeesuse enda 
tegevuse ajal ja aastakümneid hiljem tajus jõusuhteid, mida kasutas Jeesus ja mida 
kasutati tema vastu. Raske on vastata küsimusele, kuidas tekkis jüngrite hulgas 
veendumus Jeesuse kõikeületavast väelisusest (ἐξουσία) ning kuidas see järgnevate 
aastakümnete jooksul kasvas ja täienes. Kuidagi pidi seda veendumust toetama Jee-
suse jätkuva ligiolu kogemine.47

Välja joonistuva pildi kohaselt tõotas Galilea prohvet Jumala kuningriigi saa-
bumist, mis muudab praegust ebaõiglast olukorda. Iisraeli Jumal võtab juhtimise 
üle ja muudab poliitilise süsteemi. Selle pildi kohaselt omandas Jumal mitte üksnes 
monarhi, vaid ka isa tähenduse, millel oli kaks aspekti. Esiteks oli patronaarses ühis-
konnas patroon võrreldav isaga. Teiseks oli Iisraelis isal aga veelgi suurem tähendus 
– isa on hoolitsev, vastutav ja see, kes jagab õnnistust, nagu sellest kõneldakse Vana 
Testamendi patriarhide lugudes (1Ms 27:1–30; 48:13–20).

Nii laseb Jumala kuningriigi tegelikkuseks saamise ootus taas ärgata lootusel 
kohalike eluprobleemide õiguspäraseks lahendamiseks. Jumala kuningriigi tulemi-
sel saab avalikuks see, et Jumal on kuningas, kogu Iisraeli patroon ja taevane Isa 
(Malina 2001: 34).48

2.2. Jumala kuningriigi tulemise ootus

Aga neile, kes teda kuulasid, rääkis Jeesus veel ühe tähendamissõna, sest ta oli Jeruusa-
lemma lähedal ja nemad arvasid, et Jumala riik otsekohe ilmsiks saab (Lk 19:11).49

Millest oleneb kuulutuse vastuvõtmine? Kõnede mõju oleneb sisust, vormist, kuu-
lajate ootustest, esitamise kohast ja vastuvõtmise võimest. Keda või mida kuuluta-
takse, kuidas seda edastatakse, mida see tähendab ja kuidas see mind puudutab? Nii 
on see usu, ideoloogiate ja poliitiliste tegevusprogrammide puhul.

47	 Evangelistide kasutatud sõna ἐξουσία annab märku Jeesuse meelevallast, õigusest, võimest, 
vabadusest teha neid asju, mida ta Isa nimel teeb ning õigeks peab.

48	 Vana Testamendi rikkalikest kujunditest Jumala olu ja Jumala tegude kirjeldamisel saab ka 
eesti keeles lugeda põhjalikku ülevaadet (vt Köhler 1995: 3–88). 

49	 Jumala kuningriigi saabumise ootust väljendavad evangelistid mitmel korral, uues Jeesuse 
maapealse aja olustikus taas Apostlite tegude raamatu alguses. Need, kes olid Jeesuse juurde 
kokku tulnud, esitasid talle ajaliselt ebamäärase küsimuse: Issand, kas sa sel ajal taastad Iisra-
eli kuningriigi? (Ap 1:6). Küsimuse vorming kinnitab seda, kui tihedalt oli algkristlik ootus 
Jumala kuningriigist seotud Iisraeliga. 

GALILEA JEESUS-RAHVAS



39

a) Keiser, maksud, mõtted saatusest

Jeesuse maapealne elu, avalik tegevus ja liikumise sünd mahuvad kahe keisri, Augus-
tuse ja Tiberiuse valitsemise aega.50 Nende võimu all sai teoks Makedoonia Alek-
sandri idee ühest rahvast, ühest kultuurist, ühest uskumisviisist niisuguses rahu-
riigis, mida valitseb üks valitseja.51 Niisugust valitsejat võib pidada jumalaks või 
vähemalt jumala pojaks niinimetatud jumaliku mehe – theios anēr – tähenduses. 
Jumaliku mehe käsundusala ehk impeeriumi idee sisaldas imperaatorist lähtuvat 
kuuletumise nõuet, mille impeeriumi strukturaalne võim suutis ka tagada. Lojaalsus 
kuulus mitte niivõrd impeeriumile, kui imperaatorile ja tema perekonnale (familia 
Caesaris). Täitmisele kuuluvad käsud lähtusid Roomast umbes nii, nagu seda kirjel-
das Luukas, et Augustus andis käsu kirjutada üles kogu riigi rahvas (Lk 2:1).

Olukorras, kus rahvalt kogutavad maksud läksid korraga nii Jeruusalemma 
templisse kui ka Rooma, oli loomulik oodata, et Jumala kuningriigil saab olema 
teistsugune usuline, poliitiline ja majanduslik sisu. Pühakiri nägi ette templimaksu 
ja see oli lähtekohalt õige,52 aga Rooma lisas sellele veel uue ja võõra koormise. See 
ei olnud veel kõik. Kuigi Vahemere maades vaadati rikastele sageli kui ahnetele, 
siis vaest nähti ikkagi kui niisugust, kes ei suutnud säilitada oma au ega väärikust. 
Seepärast olid vaesed ka õnnetud. Kuidas aga asetus vaesuse temaatika usulisele 
maastikule?

Helleenliku mõtlemise kohaselt puudus vaestel õnneliku elu jaoks vajalik soosiv 
saatus. Iisraelis elas aga edasi päritud arusaam, et iisraellane ei peakski kunagi olema 
päriselt vaene. Miks?

Iisraelil oli Jumala valiku tõttu Aabrahami isikul põhinev päritolu ja seetõttu teis-
test rahvastest eristuv eneseteadvus. Selle staatusega käis kaasas Iisraeli lepinguside

50	 Aastail 30 või 27 eKr – 14 pKr valitsenud Augustust võib sisuliselt pidada esimeseks keisriks, 
ehkki näib, et tiitlina seda talle otse veel ei omistatud. Kuid Augustuse järel valitsenud Tibe-
rius (14–37 pKr) sai päranduseks juba stabiliseerunud riigi. Tiberiuse ajal hukatud Jeesuse 
üle peetud kohtuprotsessi käiku teravdavad Johannese evangeeliumi read, kus juudid ütlevad 
endi kohta, et meil ei ole kuningat, vaid keiser (Jh 19:12–16). 

51	 Aleksandri sõjakäikudest, tema suurustamisest ja surmast kõneleb 1Mak 1:1–9. Raamatut 
avav lõik lõpeb tema riigi jagunemisega ning piirkondadele uute valitsejate esile kerkimisega 
diadohhide näol. Süüria, Iisraeli ja ümbritsevate maade valitsejaks saanud Antiochos IV Epi-
fanesest teatatakse Makkabeide ajal, et ta kirjutas kogu oma kuningriigile, et kõik peavad 
saama üheks rahvaks ja igaüks peab loobuma oma kombeist ning et kõik rahvad alistusid 
kuninga käsule (1Mak 1:41–42).

52	 Prohvet Malaki innustab templimaksu maksmisele, kuna see toob kaasa õnnistuse: Tooge kõik 
kümnis täies mõõdus varaaita, et mu kojas oleks toitu, ja proovige mind ometi sellega, ütleb vägede 
Issand. Tõesti, ma avan teile taevaluugid ja kallan teile õnnistust küllastuseni. ... Siis kiidavad 
teid õndsaks kõik rahvad, sest te saate ihaldatud maaks, ütleb vägede Issand (Ml 3:10,12). Vaata 
ka Ne 10:40.

2.2. Ajastulooline sissevaade



40

oma Jumalaga. Lepingu seadis Jumal, ent sellel on kaks poolt. Jumal eeldab oma 
rahvalt Toora ehk Seaduse kohast eluviisi. Kui rahvas elab nõnda, siis peab Jumal 
kinni oma tõotusest õnnistada omandrahvast Iisraeli. Vastavalt Toora ühele sotsiaal-
sele aspektile ei peaks enam vaest olemagi su keskel, sest Issand õnnistab sind rikkalikult 
sellel maal, mille Issand, su Jumal, annab sulle pärida kui pärisosa, kui sa ainult tõesti 
kuulad Issanda, oma Jumala häält, täites hoolsasti kõiki neid käske, mis ma täna sulle 
annan (5Ms 15:4–5).

Siinkohal ilmneb iisraellaste ja helleenide maailmamõistmise erinevus. Esiteks 
ei ole juutide jaoks hüvede puhul tegemist saatusega, vaid Iisraeli Issand on see, kes 
jagab õnnistust. Teiseks on iisraellase kohus kuulata Jumala häält ja elada Jumala 
korralduste kohaselt ja siis saab kõneleda õnnistusest. Kolmandaks on õnnistus seo-
tud maaga, mis antakse päriselt Iisraelile.53

Miks ei näe Galilea põlluharija ja kalur selle tõotuse teostumist? Ollakse küll 
omal maal, aga konkreetne pärusmaa võib olla suurmaavaldaja käes ja kaudselt ka 
Rooma valitseda. Kas on süüdi üksikisikud või Rooma riik tervikuna? Või on põh-
jus ka Iisraelis endas?

b) Tõotuste ja oleviku vahel on mingi pinge

Ei ole kerge ette kujutada seda, kuidas juudid võisid selles olukorras meenutada 
Toora ja ühe varasema prohveti Miika sõnu tulevastest helgetest aegadest. Siis ei 
peaks olema kohaliku Heroodese ja kaugete roomlaste kaksikvalitsust Jeruusa-
lemmas ega kogu maal. Siis tulevad hoopiski teised rahvad Jeruusalemma õppima 
Jumala sõna, et hakata käima nende järele: Aga viimseil päevil sünnib, et Issanda koja 
mägi seisab kindlana kui mägede tipp ja tõuseb kõrgemale küngastest ning rahvad voo-
rivad ta juurde. Ja paljud paganad lähevad ning ütlevad: „Tulge, mingem üles Issanda 
mäele, Jaakobi Jumala kotta, et ta õpetaks meile oma teid ja et võiksime käia tema radu: 
sest Siionist lähtub Seadus ja Jeruusalemmast Issanda sõna!“ (Mi 4:1–2).

Millal tuleb see aeg? Kuidas tuleb see aeg? Mis on selle aja tulemise eeldus? Esi-
teks kõneles Johannes kohtupidamise lähedusest ning viitas sellele, et asi ei ole üks-
nes roomlastes, vaid et ka Iisraelis endas on mingi viga. Teiseks suunas Johannes 
pilgu meeleparanduse läbi avanevale uuele võimalusesele.54 Kolmandaks tunnistas 
ta selle isiku tulemisest, kes on temast endast suurem ja keda Toora kohaselt võtavad 
rahvad kuulda (1Ms 49:10).
53	 Jeesuse sõnum lihtsatele galilealastele oli, et õndsad on tasased, sest nemad pärivad maa 

(Mt 5:5).
54	 Mt 3:1–12 ja Lk 3:1–17. Ent Luukas lisab erilise märkuse, mida ei ole tavaliselt tähele pan-

dud. Johannese jutlust saab pidada ka evangeeliumiks: Ka veel paljude muude asjade pärast 
manitsedes kuulutas Johannes rahvale rõõmusõnumit (Lk 3:18). Evangeelium tähendab ka 
manitsuskõnet.

GALILEA JEESUS-RAHVAS



41

2.3. Kuningriigid vastuolus

Mälestus Taaveti, Saalomoni ning hilisemate kuningate riikidest hoidis üleval 
tulevikulootust. Ent igapäevaselt seisis Galilea inimeste silme ees kuningas Heroo-
des Suure poja Heroodes Antipase valitsus. Tema korraldusel ehitati uuesti üles 
Sefforis ja rajati keiser Tiberiuse auks Tiberiase linn. Mõlemad linnad tõid silma 
ette kreekaliku kultuuri ning kehastasid roomlaste jõulist kohalolu, kus Antipas sai 
uhkeid pidusid korraldada. Ühel niisugusel peol, kus vürsti staatuses Antipast mee-
litavalt ka kuningaks võidi nimetada, hukati Ristija Johannes (Mk 6:14–29). Targad 
ja õppinud kirjatundjad mäletasid, et Koguja oli kirjutanud: Häda sulle, maa, kui 
su kuningaks on sulane ja vürstid pidutsevad juba hommikul (Kg 10:16). Tõenäoliselt 
sai ka kirjaoskamatu lihtrahvas vahel kirjatundjate käest neid õpetussõnu kuulda.

Evangeeliumite kohaselt ei käinud Jeesus kummaski neist linnadest, mille uhkus 
meenutas Heroodes Antipase isa Heroodes Suure rajatud Kaisaread ja mille jõu-
kus põhines ümbruskonna põlluharijate ekspluateerimisel (Crossan ja Reed 2001: 
67–70). Põllumaa aga tähendas toitu ehk elatist ning seda vajas nii maa kui ka linn. 

Kapernaum oli Antipase valduste äärealale jääv tagasihoidlik juudi küla, ent just 
sinna tuli Jeesus Naatsaretlane kohe koos oma esimeste jüngritega. Ajas sünagoogis 
inimesest välja kurja vaimu, parandas Siimona ämma ning tervendas linna haigeid 
(Mk 1:16–34). Kapernaumas avaldusid esimest korda Inimese Poja tiitel ja sellega 
seotud Inimese Poja meelevald (Mk 2:1–12).

Taaveti muistse kuningluse tõus 1000 aastat tagasi algas Petlemmast, Jeesuse lii-
kumise kuningriigi sõnum aga läks liikvele Naatsaretist. Avaliku tegevuse ajal pöör-
dus Jeesus sageli tagasi Kapernauma, ent tema rändav eluviis erines õhkkonnast, 
mida rahvale sisendas kuninglikkust pakkuvate Galilea residentslinnade Sefforise ja 
Tiberiase õhustik.

a) Mis riik ja kelle riik? 

Aga neile, kes teda kuulasid, rääkis Jeesus veel ühe tähendamissõna, sest ta oli Jeruusa-
lemma lähedal ja nemad arvasid, et Jumala riik otsekohe ilmsiks saab. (Lk 19:11)

Missugusesse raamistusse võis paigutuda juutide vaade kuningriigile? Kui esimese 
sajandi Galileas kõneldi kuningriigist, siis praktilises elus viitas see Rooma impee-
riumile, mida hoolimata keisririigi nimetusest vaadeldi ikkagi „Rooma kuningrii-
gina“. Selle kuvandi tagasid keisrile kui imperaatorile kuuluv au, jõud ning täide-
saatev meelevald.

Kui Jeesus alustas kõnelemist Jumala kuningriigist, äratas see ühemõttelist tähele-
panu ja lisas pinget, et mis siis nüüd järgneb. Jeesus kõneles oma rahvale, ent 
Jumala kuningriiki ei mõistetud siiski mitte niivõrd „Jumala rahvana“ või „Jumala 

2.3. Kuningriigid vastuolus



42

kogukonnana“, vaid pigem „Jumala Kuningriigina“ selle jõulises ning aulises tähen-
duses. See fraas vastandus Rooma kuningriigile, mis oli määranud rahva elu alates 
Heroodes Suurest ja jätkus nüüd Heroodes Antipase vahendusel. Evangeeliumide 
teated Pontius Pilaatuse reaktsioonist teadetele Jeesuse kuninglusest on realistlikud, 
sest panused olid suured.55 Niisugused süüdistused kujutasid endast ohtu Rooma 
seadusele ja korrale, mille säilitamine oli Pilaatuse kohustus (Crossan ja Reed 2001: 
273–275).

Selle aja inimestele teada olevaid maid ja rahvaid hõlmav Rooma riik oli soodne 
pinnas kujutluse tekkimisele maailmast kui mingist hiiglaslikust ihust. Seda ihu 
hoidis koos keiser kui pea. Sündis mulje, et üksikisik hajub kuhugi ära ning see 
tunne sattus pingesse iseenese kui indiviidi väärtuse teadvustamisega. Kes ma olen, 
kuhu ma kuulun ja mis on minu „väärtus“? Ka niisugused laiemad ilmavaatelised 
küsimused saavad konkreetse tähenduse igas päevas, kus silmade ees seisab tavaline 
eluga toimetulek.

Paljud leppisidki sellega, et Iisraeli rahva liikmena maksame me küll templi-
maksu, ent samas viivad maksukogujad teise osa rahast keisrile. Mida ütleb Jeesus? 
Luuka esituse kohaselt sobib keisrile maksu maksta, Matteuse keerukam sõnas-
tus eeldab teistsugust konteksti ning laseb oletada, et nii templimaksu kui ka riigi 
pearahamaksu koos maksmine oli rahvale oluline koorem ning selle õigustatus küsi-
tav (Lk 20:20–26, vrd Mt 17:24–27).56 Praeguses maailma olukorras jätab Jeesuse 
vastus Iisraeli templiriigi ja Rooma riigi vahelise lojaalsuse vahekorra veel õhku. Kui 
kauaks?

Neil aegadel olid religioon, poliitika, majandus ja müntide vermimise õigus üks-
teisest lahutamatud. Müntidel oleva teksti kohaselt oli keiser divi filius ehk jumala 
poeg. Ta oli ka pontifex maximus, kes Rooma religiooni ülempreestrina oli ülim 
sillaehitaja taeva ja maa vahele. Selles olukorras sai üksnes Jumala Kuningriik võtta 
üle Rooma Kuningriigile kuuluva võimu ja asendada selle õiguse Jumala õigusega 
(Crossan ja Reed 2001: 276).

Paraku oli Rooma riiklik korraldus see, mida oli hakatud juba pidama nor-
maalsuseks ehk normiks. Aga norm on ka ideoloogia element, mis määrab lisaks 
elukorraldusele kõige tähtsama, nimelt inimeste mõtlemise. Loomuliku mõtlemise 
kohaselt tähendab aga Jumala Kuningriigi lähenemine Rooma keisririigi lähenevat 
lõppu.

55	 Mk 15; Mt 27; Lk 23; Jh 19.
56	 Jutustuse lõpplahenduse kohaselt osutub Galilea järve kala selleks abimeheks, kes Peetruse ja 

Jeesuse eest templimaksu „ära maksab“.

GALILEA JEESUS-RAHVAS



43

b) Kutsutute kogukonna sündimise dünaamika

Naatsaretist Galilea järveni oli umbes kümme, Kaanasse pisut vähem ja Kaper-
nauma ligi kakskümmend kilomeetrit. Jalgsi rändavad inimesed on oma maa-
konnas hästi tuntud ning Naatsaretis üles kasvanud Jeesus ei saanud Galileas tund-
matu olla. Raskem on arvata, kui palju tunti Jordani aladel tegutsenud Johannest 
Galileas. Igal juhul algas Jeesuse hea sõnumi kuulutus Johannese meeleparandus-
jutluse jätkamisena kõigile, kes Jeesust kuulsid – nii rõhutuile kui rõhujatele 
(Tasmuth ja Kurg 2022: 104–109).

Kuidas tunnevad end inimesed, kes tajuvad kasvõi vaistlikult, et nad on ühis-
konna peajoonest ja hüvedest kõrvale jäetud ega ole kunagi kuhugi kutsutud? Jee-
suse tähendamissõna päevilistel oli oma kodu ja pere, aga nad vajasid ka tööturul 
kutset, et end elatada. Majaisanda küsimusele, miks te siin jõude seisate, said nad 
vastata üksnes seda, et meid ei ole keegi palganud (Mt 20:6–7). Nad olid väljaspool 
leiba teenivate saatusekaaslaste gruppi ja tundsid seda iga tunniga üha rohkem.

Kutsumise tulemus oleneb kutsuja isikust, kohast ja ajast. Jeesuse poolt kutsu-
tud esimestest järelkäijatest moodutus väike õpilaste rühmitus. Selle veel väiksem 
osa sai mingil ajal nimeks apostlid ja nendest enamiku nimesid me ka teame. Sageli 
on küsitud, kust alustada kiriku ajaloo kujutamist? Muidugi Galileast. Ent kes olid 
need, kes tundsid end kutsututena ja miks?

Keda kutsuti? Esimesed olid kalurid, kelle kutsumine toimus meeleparanduse 
õhkkonnas (Mk 1:15–20 ja Mt 4:17–22).57 Luukas lisas ka selle, kuidas Peetrus seal 
oma patutundmist väljendab (Lk 5:8).58 Rikkale mehele anti vastus õndsakssaamise 
tingimuste kohta. Vaestele oma vara jagamine on konkreetne näide sellest, kuidas 
isiklikult just tema peab meelt parandama ja mida tegema (Lk 18:18–27). Kahe 
silma vahele ei jää asjaolu, et ka patusteks peetute kutsumise juures oli esimene 
samm meeleparandus. Kutsuja märkas inimest seal, kus ta parajasti oli ja kutsus 
sealt, kus ta ka tööl oli. Just oma tööd tegev patuseks peetud tölner Matteus ehk 
Leevi kutsuti oma töökohalt meeleparandusele ja Jeesuse järgimisele (Mt 9:9–13; 
Lk 5:27–32). Peale selle laseb mõnigi tervendamise näide oletada, et Jeesus nägi usu 
tärkamises vähemalt meeleparanduse alguse märki (Mt 8:1–4).

Johannes viitas Jumala kuningriigi ehk taevariigi lähedusele59 ning Jeesus alustas 
tööd Jumala kuningriigi läheduse kuulutamisega. Elulähedaste võrdumite ning näi-
dete esitamise kaudu kostus see sõnum läbi kogu tema avaliku tegevuse. Ülevaade 
57	 Neil ei olnud ka sugugi kerge jätta maha oma töövahendid ja mõned perekonnaliikmed, 

eraldi nimetatakse Sebedeuse poegade isa.
58	 Peetrusest teame seda, et tal ei katkenud side oma kojaga, kus Jeesus tervendas Peetruse 

ämma. Igal paavstlusest ja tsölibaadist jutlustajal tasub meelde tuletada, et Peetrus oli abielus.
59	 Mt 3:2.

2.3. Kuningriigid vastuolus



44

Jeesuse kuulutusest on kokku võetud raamatus „Jeesus. Kuningriik. Läkitamine“ 
(Tasmuth ja Kurg 2022: 108–124).

Askeet Johannese töö ei viinud teda elukeerise keskele ega patuste juurde. See-
vastu oli Jeesuse lauaosadus nendega nähtavaks märgiks tema mõistvast suhtumi-
sest patustesse, mis pani variserid ja kirjatundjad nurisema.60 Jeesus ise võrdles end 
seesuguse süüdistuse põhjal Johannesega nõnda, et teda ennast olla peetud söö-
dikuks ja joodikuks (Mt 11:18–19; Lk 7:33–34). Ent Seadus ja prohvetid ulatu-
vadki Johanneseni, sellest alates kuulutatakse head sõnumit Jumala kuningriigist 
(Lk 16:16). Kutsumise juures on tähtsus ka kohal ja olukorral.

Kuhu kutsuti ja millal kutsuti? Jeesust kutsuti vahel kellegi kotta leiba võtma, 
ka variseride juurde. Söömaajad ei toimunud kiirtoiduputkades, vaid kodudes, mis 
andis märku respekteeritute osaduskonnast. Kord, olles hingamispäeval kutsutud 
ühe variseri juurde, õpetas Jeesus oma lauakõne kuulajaid kutsuma võõruspeole 
vaeseid, viletsaid, küürakaid ja jalutuid. Neid, kes pole üksnes aineliselt viletsad, 
vaid kes tunnevad end vääritutena ja keda niisugustena ka nähakse. Jeesus lisas esha-
toloogilise viite, et selline tegu tasutakse alles õigete ülestõusmisel (Lk 14:12–14).

Kohaolijad tajusid viidet tulevase ajastu reaalsusele. Üks lauasolija lisas mõtte, 
et õnnelik ehk õnnis on see, kes sööb leiba Jumala kuningriigis (Lk 14:14). Jeesus 
jätkas näitega sellest, kuidas esmalt kutsutud inimesed solvasid kutsujat, esitades 
kunstlikult otsitud ettekäändeid tulemata jätmiseks. Seepeale kutsus pidusöögi 
korraldaja need, kes kutse vastu võtsid.61 Seega vastab Jumala kuningriigi võrdum 
lauaosadusest inimese igatsusele kuuluda kuhugi. Ma olen vastu võetud, ma olen 
sobivaks peetud, ma olen osaduses. See ongi ühe õnneliku elu tunnus.

Võime küsida, missugune on ikkagi söömise ja joomise koht Jeesuse kuulutatud 
Jumala kuningriigis? Kirjutas ju Paulus roomlastele, et Jumala kuningriik ei olegi 
söömine ega joomine, vaid õigus ja rahu ja rõõm Pühas Vaimus (Rm 14:17). 

Sotsioloogiliselt vaadates selgub, et Pauluse kirja kontekst juhib tähelepanu eri-
sustele juutide ja mittejuutide sissejuurdunud kultuuritajus (Rm 14:1–23). Suhtu-
mine roogadesse oli neil erinev, kogudus aga üks. See erinevus ei tohi saada ligime-

60	 Lk 15:1–2 esitab etteheite Jeesusele, mille peale Jeesus kõneleb tähendamissõna ehk võrdumi 
sajast lambast, keda eeldatavasti oht ei ähvarda, ja karjasest, kes läheb otsima ja päästma ühte 
kadunut. Võrdum lõpeb üleskutsega ühisele rõõmule, mis leiab aset nii maa peal kui taevas 
(Lk 15:4–7). Järgneb veel võrdum kadunud ja leitud drahmist. Tähenduslik on kahe võr-
dumi kokkuvõte, sest see viitab rõõmu põhjusele, milleks on patuse inimese meeleparandus 
(Lk 15:10).

61	 Kogu mitmeosaline jutustus on näide dünaamilisest kompositsioonist, kus oma koha saavad 
Jeesuse hinnangud ühiskondlikele positsioonidele, nende ümberhindamisele, inimeste õigus-
tamatutele enesehinnangutele ja käitumisele kaasinimeste suhtes. 

GALILEA JEESUS-RAHVAS



45

sele hingevalu põhjustajaks. Kõik on küll puhas ja niisugusena ka hea, aga ei roog 
ega muu argiselt vajalik ei tohi saada ligimesele komistuseks.

Niisiis, kui Paulus kirjutas järgmise põlvkonna Jeesus-rahvale Roomas, et Jumala 
kuningriik on õigus ja rahu ja rõõm Pühas Vaimus, siis ta vaid kinnitas sellega, 
et Jumala kuningriik hõlmab kogu inimlikku eluvaldkonda. See on jätkuvalt ka 
söömine ja joomine, aga niisugune, mis kõiges arvestab lauaosalistega, konkreetse 
sise-grupiga (ingl in-group), kõikide osalistega viisil, mida me tänases eesti keeles 
nimetame hingehoidlikuks suhtumiseks. Võib väljenduda ka uhkemalt, nii nagu 
nüüdne erialakirjandus ja õppekavad seda teha tavatsevad: Pauluse soovitused on 
pastoraalne nõustamine, parenees või ka eklesioloogiline supervisioon. Jeesuse kõne 
tuum on aga see, et kutsutud tunnevad end kutsututena ja oodatutena ka siis, kui 
nad on kutsele vastanud ja juba sisse astunud. See on tee gruppi vastuvõtmisele, 
vastuvõtmise siiruse tajumisele ning uue grupi liikmeks saamisele.

c) Kodakondsus ja elukorraldus

Kes kuuluvad Jumala kuningriiki? Jeesuse kõne kohaselt ei näi seal olevat sünni-
päraseid „kodanikke“ peale juba ees ootavate Aabrahami, Iisaki, Jaakobi ja prohve-
tite. Uuteks kodanikeks saadakse kutsele vastamisega.62 Kuningriigi liikmeks võib 
aga saada igaüks, kuna rahvusel, sotsiaalsel staatusel, tervisel või haigusel ei ole 
tähendust. Kutsutute kogukond sündis kutsuja ehk grupi alustaja ehk rajaja algatu-
sel ning tema missiooni täitmise jaoks. Kutsututest pidid Jeesuse enda missiooni ajal 
saama Iisraeli kadunud liikmete püüdjad (Mt 10:5–6). Loomulikult hõlmas Jumala 
kuningriigi kuulutamise algus Galileas esmalt seda kohalikku rahvast.

Iisrael oli põhialuselt küll tervikuna Jumala rahvas, ent Galileas sündis Iisra-
eli seast veel uus, väiksem Jeesus-rahvas. Sündis uus hõimugrupp ehk sise-grupp 
(in-group), mille liikmed on grupi asutajale lojaalsed ja see eeldab suuremaid nõu-
deid ka grupi liikmete endi suhtes. Enesesalgamisest ja vastastikusest vastutusest 
grupi teiste liikmete eest sündis uus meie-tunne. Kui aga Juudas Iskariot reetis oma 
uue kodugrupi rajaja Jeesuse, siis korraga sai talle selgeks, et tal ei ole enam kohta 
jüngrite hulgas, selles osaduskonnas, kellega koos oli ta kord juba hõlmatud Meie 
Isa palve ühendavasse vaimuvaldkonda (Mt 6:9–13 // Lk 11:2–4). Nüüd puudus 
Juudasel tulevik ja sotsiaalne liikumisruum. Oma endise kogukonna jaoks oli ta 
reetur ja ta ei olnud seal enam teretulnud. Kõrgema klassi poolt aga öeldi talle: „Mis 
see meie asi on? Vaata ise!“ (Mt 27:3–4).

Tulevase Jumala kuningriigi elukorraldusest kõneldes viitas Jeesus sageli Jumala 

62	 Luuka 13:28 ning Mt 8:11–12 kohaselt tulevad paljud idast ja läänest, istudes kuningriigis 
koos Aabrahami, Iisaki ja Jaakobiga. Ennast (Taaveti?) kuningriigi pärijateks pidavad juudid 
võivad aga olla välja heidetud.

2.3. Kuningriigid vastuolus



46

tahtele, mille alus on Tooras, enne loomist olemas olevas maailmakorralduse Sea-
duses. Toora oli Iisraelile liidulepinguks Jumalaga, kes lepingu mõtte ja eesmärgi 
Moosese kaudu Siinail oma rahvale teatavaks tegi. Ent mitmete Toora korralduste 
sisu oli mõeldud laienema kõikidele rahvastele, mida näitab mitmete prohvetite 
kuulutus (Mi 4:1–2; Js 51:4; Js 66:23 jm).63

Toora põhialused ja prohvetite sõnum ei kao, sest Jeesus tuli neid kinnitama.64 
Toora tõlgendamine oli kirjatundjate ja rabide kohus, eesõigus ja uhkuse allikas. Et 
ka Jeesus seda tegi, ei olnud iseenesest taunitav. Imestust Jeesuse kõnede üle äratas 
hoopis asjaolu, et ei teatud, kelle juures ta seda õppinud oli (Jh 7:15). Võimalik, 
et seegi seik aitas tekitada vastuseisu tema sabati tõlgendustele ning Inimese Poja 
ütluste rakendamisele iseenda suhtes.

d) Kes said rahva alagruppidest hõlmatuiks?

Naised moodustavad poole iga rahva elanikkonnast. Iisraeli naised osalesid kogu-
duse kooskäimistel sünagoogides, see oli tavapärane praktika. Peale selle pääsesid 
juudi naised Jeruusalemma templi naiste eesõue ja seega kõige pühamale paigale 
lähemale kui teiste rahvaste mehed. Jeesus tervendas vahel ka hingamispäeval ning 
kord sünagoogis olles parandas ta 18 aastat haige olnud naise. Kutsudes teda koos-
viibijate ees Aabrahami tütreks, kergitas Jeesus naise staatust selle muidu ehk unu-
nema kippuva pärimusloolise metafoori abil (Lk 13:10–17).

Jeesuse järgijate seas nimetab Luukas koos „nende kaheteistkümnega“ ka vara-
kaid naisi. Üks oli Johanna, kes Jeesuse liikumist toetas. Samas võis ta koos Susanna 
ja Maarja Magdaleenaga kuuluda nende Jeesuse poolt tervendatud naiste hulka, kes 
teda koos Jeesuse teiste jüngritega aeg-ajalt saatsid (Lk 8:1–3). Maarja Magdaleena 
kohta öeldakse, et Jeesus temast seitse kurja vaimu välja ajas, ja palju rohkemat 
me temast ei tea. Kuid hilisematel aegadel sündis ja levis laialdaselt arvamus, et 
tema puhul oli tegu prostituudiga. See väide ei ole kuigi hästi põhjendatud (Marja-
nen 1997: 193). Niisugune arvamus sündis kombinatsiooni tulemusel, kui Maarja 
Magdaleena seostati jutustusega anonüümsest patusest naisest, kes Jeesuse jalgu 
õliga võidis (Lk 7:36–50).

Rändavad jüngrid. Ilmselt ei saa Jeesuse mõne soovituse kohaselt, et jüngritel 
ei pea olema kaasas pauna ega raha (Lk 9:3), teha üldist järeldust, et nii pidanuks 
kogu aeg olema. Jüngrite lühemad kuulutusreisid võisid olla varustatud erikorral-
dustega.65

63	 Rahvad tulevad Jeruusalemma, Jaakobi ehk Iisraeli Jumala kotta Jumala teid õppima. Sealt 
lähtub Seadus ja Issanda sõna, mis saab rahvaile valguseks. 

64	 Mt 5:17–18.
65	 Jeesus valmistas jüngrikoolitusega oma jüngreid ette misjoniks. Evangelistidest esitab mis-

GALILEA JEESUS-RAHVAS



47

Samaarlased leiavad tähelepanu Jeesuse teekonnal läbi Samaaria, kus külarahvas 
Jeesust vastu ei võta (Lk 9:51–56). Juutide suhtumist iseloomustab jüngrite paha-
meel selle üle ja soov lasta tulel taevast alla tulla ja küla hävitada. Siiski ei kujutata 
samaarlasi siin eristuvalt negatiivselt, sest korduvalt ei võtnud ka juudid ise Jeesust 
vastu.66 Teises jutustuses kõneleb Jeesus ühe Samaaria naisega Jaakobi kaevu juures 
(Jh 4:1–42). Kaevu motiiv lubas samaarlasi end usupsühholoogiliselt siduda esi-
isa Jaakobiga kui meie isaga, kes selle kaevu andis (4:12). Jeesuse vastus aga seob 
kaks rahvast ühiseks Jumalat vaimus ja tões austavaks kogukonnaks, kes ei kogune 
enam ei sellel Samaaria mäel ega ka Jeruusalemmas (Jh 4:20–24). Kolmas viide 
samaarlastele tõstab esile ühe terveks saanud pidalitõbise tänulikkust Jeesuse vastu. 
Jeesus läks taas Samaariast läbi ning juhtis tähelepanu usule, mis muulase päästis 
(Lk 17:11–19).

2.4. Jumala kuningriigi tõesus. Pühendumus ja tahe

Kuidas süttib üksikutes inimestes ja gruppides soov end kellegagi siduda, tema idee 
ja töö eest seista? Ühiskondlike rühmituste, filosoofiliste mõttevoolude ja usuliste 
kogukondade liikmed vajavad juhte, kelle isikupilt on ühiskondlikult silmapaistev, 
emotsionaalselt kaasatõmbav ja seesmiselt usaldatav.

Esiteks eeldab valmidus pühendumiseks suurt usaldust selle vastu, kellele pühen-
duda ja nende vastu, kellega end siduda. Teiseks, Jeesust tajuti karismaatilise püha-
mehena ja oma põhimõtetele kindlaks jääva hassiidina ning haigete tervendaja ja 
eksortsistina.67 Kolmandaks oli Jeesus ka õpetaja, ent mitte nii öelda kooliga seotud 
õpetaja, vaid see, kes õpetas rändjutlustajana. Jeesuse tegudel ja tema õpetustel oli 
kaasa tõmbav jõud, mida Luukas kirjeldas nõnda:

Ja ta küsis neilt: „Mis siis?“ Nemad ütlesid talle: „See, mis juhtus Jeesus Naatsaretla-
sega, kes oli prohvet, vägev teos ja sõnas Jumala ja kogu rahva ees, ...“ (Lk 24:19).

jonina nähtavat materjali kõige rohkem Luukas, kes ainsana kõneleb 70 jüngri läkitamisest 
(Lk 10:1–12, 17–20). Jeesuse jüngrikoolitusest on täpsemalt juttu Uue Testamendi konteks-
tualiseeriva teoloogia õpikus (Tasmuth 2020: 40–47) ning misjonist evangeeliumide vaates 
raamatus „Jeesus. Kuningriik. Läkitamine“ (Tasmuth ja Kurg 2022: 139–160).

66	 Samaarlastel kui Assüüriast saabunud sisserändajate ja juutide segarahvast järglastel oli juu-
tidega konkurents ka pühade paikade suhtes. Jeruusalemma minek teravdas usulist vastuolu 
veelgi, mida näeme järgnevas, Johannese evangeeliumile toetuvas näites.

67	 Heebrea keeles on „hassiid“ esmalt omadussõna, mis iseloomustab inimest, kes on Jumalale 
pühendunud ja ustav (Ps 132:9,16). Eesti Piiblis on seda tõlgitud ka kui „vaga“. Omadus-
sõnast sai Makkabeide võitluse käigus 2. sajandil eKr ka isikute grupile viitav mõiste, kui 
Seadusele ustavusega kaasnes vaprus Seaduse eest sõdida (1Mak 2:42). Hilisemal rabiinlikul 
ajal kinnistus Mišna kaudu hassiidide kui vagade kuvand (Solomon 2015: 190).  

2.3. Kuningriigid vastuolus



48

Dialoogiks on vormitud ülestõusnud Jeesuse üks kahe jüngriga peetud vestlus. 
Üks neist imestas, et nendega liitunud tundmatu reisikaaslane ei ole kursis viimaste 
sündmustega, ja ütles: „Sina vist üksi oled selline võõras Jeruusalemmas, kes veel ei 
tea, mis neil päevil seal on sündinud?“ Luuka tekst väljendab Jeesuse isiku mõjulugu 
algkristluse teise põlvkonna ajal. Kuna aga tagajärg eeldab põhjust, siis saab sellega 
iseloomustada ka Jeesuse isiku mõju tema eluajal.

a) Rändav Naatsaretlane Galilea kallastel

Evangeeliumid tõendavad algkristlaste pühendumust Jeesusele. Selle aja Galilea, 
Jeruusalemma, Süüria Antiookia, Väike-Aasia, Makedoonia, Kreeka, Itaalia ja Egip-
tuse suhtlusmaailmad olid suulised ja seega veel ebaülevaatlikumad, kui seda on 
meie tänane sotsiaalmeedia. Kuna me ei suuda hõlmata sedagi, mis üksnes Eesti 
suhtlusringkondades praegu toimub, mida tehakse ja kuhu ühiskonda aetakse, siis 
peame leppima, et Jeesuse liikumise kohta saame teada vaid väikesi kilde.

Inimesed suhtlesid teedel, põlluserval, järve ääres, müümas, ostmas ja makse 
tasumas. Kõike seda esitavad evangeeliumid. Ent kui palju oli Jeesuse isik jutu-
teemaks iganädalastel sünagoogide külastustel Galileas ajal, mil ta tegutses? Kas 
temast räägiti ka Jeruusalemma templi paganate eesõues ja naiste ning meeste ees-
õuedes? Mida kõneldi temast hiljem sünagoogides, kui aeg kulus ning algkristlus 
kasvas? Meie ei saa seda teada, ent usklike hulga kasv tõendab pärimuste elavat 
mõju. Luukas püüdis näidata, kuidas juudi ühiskonna hariduselu Jeesuse tradit-
siooni kulgu toetas:

Jeesus tuli Vaimu väes tagasi Galileasse ja kuuldus temast levis kogu ümbruskonda. 
Ja ta õpetas nende sünagoogides, ja kõik austasid teda. Ja Jeesus tuli ka Naatsaretti, kus 
ta oli üles kasvanud, ja läks oma harjumust mööda hingamispäeval sünagoogi. Ja kui ta 
tõusis lugema, anti tema kätte prohvet Jesaja raamat ... (Lk 4:14–17).

Selle rõõmusõnumist pakatava pühakirjateksti edasi lugeja leiab kaks omavahel 
pinges olevat asjaolu. On loomulik, et inimesed tuletasid meelde Jeesuse päritolu 
Joosepi pojana. Aga sellega kontrasteerub kohe viide prohveti muistse sõna täide-
mineku kohta just täna ja just Jeesuses endas: „Täna on see kirjakoht teie kuuldes 
täide läinud“ (Lk 4:21–22). Tõotatud rõõmuaeg uute olude ootusega on siis selle-
sama Joosepi pojaga saabunud.

Jumala kuningriigi tõesus viitab olevikule. Kuidas küll on Jumala kuningriik 
korraga lähenev, juba olemas olev ja ka tulevikus saabuv? See on saladus, aga selliselt 
nägi kristlaste teine ja kolmas põlvkond Jeesuse isiku tähendust. Ilmselt ei osanud 
nad ka ise seda seletada, ent Jumala kuningriigi niisuguse kuulutuse autentsust kin-
nitabki asjaolu, et jüngrid seda just nõnda mõistsid ja edasi pärandasid.

GALILEA JEESUS-RAHVAS



49

b) Missugune võis olla kuningriigi läheduse ebalev tunne?

Aga kui variserid Jeesuselt küsisid, millal tuleb Jumala riik, siis vastas ta neile: „Jumala 
riik ei tule ettearvatavalt ega öelda: „Ennäe, siin!“ või „Seal!“, sest ennäe, Jumala riik 
on teie seas!“ (Lk 17:20–21)

Jumala kuningriik on lähedal, ent kui Jeesus ajab Jumala sõrmega kurje vaime välja, 
siis on see riik Jeesuse isikus juba siia jõudnud ning on tema kaudu inimeste keskel.68 
Nii märgatavalt kui ka märkamatult. Alates viimasest suurest prohvetist Johannesest 
kuulutatakse head sõnumit Jumala kuningriigist, mis murrab sisse sellesse maailma 
(Lk 16:16). Niisugused Jesaja 35 kohased messialiku aja tunnused pidid andma 
vastuse ka Johannesele, et Messia on saabunud. Jeesus ütles: „Minge ja teatage Johan-
nesele, mida te olete näinud ja kuulnud ...!“ (Lk 7:22).69

Kogemus Jumala kuningriigi kohalolust Jeesuse isikus pani aluse veendumusele, 
et see kuningriik on kohal ka peale Jeesuse äraminekut. Aastate möödudes aitas selle 
veendumuse püsimisele kaasa Püha Vaimu jätkuva toime kogemine. Otsekui teist 
nelipühasündmust kirjeldab jutustus Korneeliuse kojas aset leidnud Püha Vaimu 
laskumisest kõikide peale, kes sõna kuulsid (Ap 10:44–47).

Jumala kuningriigi tulevikuline kirjeldus toetus ka Pühakirjas leitavatele väär-
tustele. Üheks oli Iisraeli patriarhide ja kaheteistkümne suguharu püsiv tähendus. 
Iisraeli kaksteist suguharu saavad taastatud (Mt 19:28) ning nendega ühte lauda 
tulevad kunagi ka teised rahvad (Lk 22:28–30). 

Iisrael oskas ja oskab oodata ning näib, et pika perspektiivi tunne on neile sün-
niga kaasa antud. Üks algkristlaste teise põlvkonna anonüümne autor maalis suure 
ajakaare. Ta kujutas korraga nii Vana Testamendi pühasid kui julgustas samas ka 
omaenda aja kristlasi sõnadega: Need kõik surid uskudes, saamata kätte tõotusi, vaid 
nähes ja tervitades neid kaugelt. Ja nad tunnistasid end olevat võõrad ja majalised maa 
peal (Hb 11:13). Autori mõtte kohaselt oli ka algkristlastel otsekui kihlatutel tarkus 
ja jõud oodata õige aja saabumist. Maailmal see omadus puudub.70

68	 Mk 1:15 annab märku Jumala kuningriigi lähedusest. Ent Lk 11:20 ja Lk 17:21 viitavad 
Jumala kuningriigi kohalolule seal, nende keskel, kus on Jeesus. Koos Jeesusega töötab tänases 
päevas Jumala parandav vägi.

69	 Pimedad näevad jälle, jalutud kõnnivad, pidalitõbised saavad puhtaks ja kurdid kuulevad, sur-
nud ärkavad üles, vaestele kuulutatakse rõõmusõnumit ja õnnis on see, kes minust iial ei pahandu 
(Lk 7:22–23).

70	 Taevariik on kümne neitsi sarnane, kes võtsid oma lambid ja läksid peigmehele vastu. Eri-
nevalt rumalatest vaatasid nad ajas ette ja varusid õli. Sellest pidi jätkuma ebamäärseks 
ooteajaks, sest ega neitsid ei teadnud peigmehe saabumise hetke. Nad olid viivituseks valmis 
(Mt 25:1–13).

2.4. Jumala kuningriigi tõesus. Pühendumus ja tahe



50

Tulevikuline Jumala kuningriik saabub aja märkide täitumise järel71 Jumala 
väeavalduste saatel koos Inimese Poja tulemisega (Mk 8:38; Lk 21:25–31). Sellega 
kaasneb ka midagi uue loomise laadset, mille käigus taastatakse ustavate inimeste 
jaoks olulised sugulussidemed (Mt 19:28–29). Kuidas, see ei selgu, ent algkristla-
sed ei hakanud ka kunstlikku selgitust välja mõtlema, vaid sidusid pärimuse Jee-
susest omaenda ajaga, kus nad kogesid Jeesuse kohalolu. Jeesuse ligiolu kogemus 
aitas vastata ka Jumala kuningriigi ajaülese kujutluse mõistmisele.72 Praegu kohal 
oleva Jeesuse kogemine ja mineviku Jeesuse mäletamine olid omavahel vastavuses ja 
täiendasid teineteist, nende vahel ei ole vaja otsida vastuolu. Mineviku ajaloo Jee-
sust tõendab praeguse koguduse juures oleva Jeesuse kogemine (Moltmann 1990: 
137).73

c) Vagaduse ja pühendumuse koostoime

Jeesuse usuline vagadus ja isiku erilisus väljendusid selles, et ta tegi ja andis rohkem 
kui eeldati ja küsiti. Ta tungis sügavamale kui temalt oodati ja riskis rohkem kui oli 
ohutu (Vermes 2003: 49). Ristija Johannese hukkamine kohaliku võimu esindaja 
Heroodes Antipase käsul oli Jeesusele ja tema rahvale teada. Puuduvad andmed, et 
Jeesus oleks oma tegevuses midagi muutnud, ja see tunnistab aatele kindlaks jäämi-
sest olenemata poliitilistest oludest.

Sotsiaalselt väljendus Jumala kuningriigi saabumise põhimõte ka selles, et Jeesus 
viibis ühiskonnast väljatõugatute seltskonnas. Mitte meeldivuse, vaid eesmärgi 
pärast, milleks oli soov muuta midagi nende olukorras. Jeesuse käitumises väljendus 
Jumala kui taevase Isa imiteerimine, tema veendumus selles, missugune on Isa käi-
tumine oma laste vastu, kes pöörduvad eemalolekust tagasi algupärase suhte juurde 
Isaga (Lk 15:7, 32).74 Jeesuse järgimine näitas, et inimesed tajusid tema pühendu-

71	 Jumala kuningriigi saabumise eshatoloogiline mõõde avaldub esmalt nii Iisraeli kui laiemat 
maailma tabavates viletsustes, mis tuletavad meelde valvamise vajadust. Aja märkide tähele-
panemisele viitavad Jeesuse sõnad: „Vaadake viigipuud ja kõiki puid: kui nad juba pakatavad, 
siis seda nähes te tunnete iseenesest, et suvi on juba lähedal. Nõnda ka teie, kui te näete kõike seda 
sündivat, tundke, et Jumala riik on lähedal“ (Lk 21:29–31).

72	 Jeesuse tähelepanu Jumala kuningriigi tulemisele kinnitavad Meie Isa palve, õndsakskiitmi-
sed mäejutluses ning Mt 25 tähendamissõnad kümnest neitsist, talentidest ning sikkudest ja 
lammastest (Beasley-Murray 1994: 27). 

73	 „Historically it is more plausible to assume that the experience of the present Christ and the 
remembrance of the Christ of the past corresponded, and complemented one another; for 
the fundamental assertions ‘Jesus is the Christ’ and ‘Christ is Jesus’ identify remembrance and 
experience, experience and remembrance“. 

74	 Eemalolek Jumalast on osaduse katkemine ning sarnaneb kaduma minemisega Jumala loo-
dud maailmas. Isa suus on koguni pildikeel, kui ta ütleb kaduma läinud poja tagasi tule-
mise juures, et see mu poeg oli surnud, ja on jälle saanud elavaks, ta oli kadunud, ja on leitud 
(Lk 15:24).

GALILEA JEESUS-RAHVAS



51

must neile. Sotsiaalpsühholoogilises keeles saab öelda, et kadumaläinud ei tahtnud 
end enam kadunutena tunda, vaid soovisid oma leidja juurde jääda.

Vaesus ja vaesed, patt ja patused on olulised teemad kõikidel rahvastel ja kõikidel 
aegadel. Ka kirjandus ja filosoofia saavad sealt arutluste materjali. Vanaaja Iisraelis ja 
algkristluses on patu mõistel kvalitatiivne eripära. Patususe tajumine tekib isikliku 
enesetunde ja väliste sotsiaalsete suhete koosmõju tulemusel. Patusus annab endast 
märku siis, kui satutakse püha lähedusse ja tuntakse seda. Peetrus palus Issandal 
eemale minna, kuna tundis end olevat patuse mehe (Lk 5:8). Luukas sidus Peetruse 
enesetunnetusega Jeesuse kutse saada tema jüngriks ja inimeste püüdjaks. Jeesuse 
suhtlemine patustega põhjustas korduvat kriitikat.75

Patused ja vaesed jagavad tihti kaasinimeste tõrjuvat suhtumist. Seda seost rõhu-
tavad ka Jeesuse elu kujutavad evangeeliumid. Osadust ilmutatakse koos tegutsedes, 
eriti aga koos lauas olles. Õigesti käitub inimene, kes kutsub vaesed oma lauda 
(Lk 14:13, 15–24). Lugu rikkast Sakkeusest osutab, et õnnistust jagub sellele, kes 
jagab osa oma varast vaestele (Lk 19:1–10). Jutustuse süžees on huvitav detail. Sak-
keust nimetatakse Aabrahami pojaks, kes ilmselt kehastab siin üht kadumaläinut, 
keda Jeesus on tulnud otsima ja päästma.

Teistsuguse pühendusteo näite esitab Markus kohas, kus Jeesuse kannatuslugu 
lugejale avatumaks saab. Keegi anonüümne naine, keda ei pea samastama Lk 7 
kujutatud patuse naisega variser Siimona majas, on koos Jeesusega pidalitõbise 
Siimona majas.76 Naine võiab Jeesuse jalgu kalli nardisalviga. Viitega 5Ms 15:11 
tekstile, et vaeseid on ühiskonnas alati, tunnustab Jeesus siinkohal naise armastus-
tegu, andes kohalviibijaile teada, et see salvimine on eelmärk tema ihu matmiseks 
(Mk 14:3–9). Selles jutustuses on rõhk nii Jeesuse isiku erilisusel kui ka selle aja-
hetke kordumatusel päästeloos. Jutustuse lõpus kergitatakse saladuselt katet ning 
osutatakse tulevikule, mil selle naise teost kogu maailmas kõneldakse. Sellest salvi-
misest sai pisuke element maailmamisjoni loos.

d) Jeesuse järgimine ja temaga koos tegutsemine misjoni seemnena

Miks hakati Jeesust järgima? Kaasatõmbavalt mõjusid siin Jeesuse enda vagadus 
ja pühendumine. Jeesuse järgimisele asumisel ei pääsenud mööda enesesalgami-
sest, mis tähendas ühtlasi ka varasema sotsiaalse grupi maha jätmist ehk salgamist 

75	 Sõna „patune“ esineb Luuka evangeeliumis 18 korda, Markusel 6, Matteusel 5 ja Johannesel 
4 korda (Dunn 2019: 43).

76	 Nendes kahes pärimuses on sarnane motiiv ja kokkulangev majaomaniku nimi Siimon. 
Samas on ajaloolises plaanis raskesti ettekujutatav, et pidalitõbine variser kutsuks avalikult 
enda majja rahvast. Jutustused on hea näide sünoptilise traditsiooni mitmekülgsusest, rikku-
sest ja eksegeetilise seletamise keerukusest.

2.4. Jumala kuningriigi tõesus. Pühendumus ja tahe



52

(Mk 8:34 // Mt 16:24 // Lk 9:23).77 Üksnes selle sammu astunud inimesed saavad 
teha ka teise sammu, liituda uue grupiga. Ühelt poolt pälvitakse sellega saatuse-
osadus Jeesusega ning teiselt poolt saadakse osa tema jüngrikoolitusest (vt Tasmuth 
2020: 4047). Kui Jeesuse jüngrikoolitus meenutas Iisraeli tarkusekirjanduse näi-
teid nii Vanast Testamendist kui ka apokrüüfsest kirjandusest, siis võis see sotsiaal-
psühholoogilises plaanis tõsta jüngrite eneseteadvust.

Jüngrid, kes Jeesusega koos tegutsesid, osalesid teadlikult tema missioonis. Loo-
mulikult oli misjon suunatud esmalt Iisraelile, nagu tõendavad paljud kirjakohad. 
Eriti kõnekas on siin Vanast Testamendist tuttav eluolustikuline sümbol kadunud 
lammastest.78

Samas on viiteid, mis kõnelevad Jeesuse misjonist muulaste suunal. Ühelt poolt 
on need kaudsed ja ka otsesed kokkupuuted paganatega, teisalt aga mõnede Jeesuse 
ütluste sisu.

1) Dekapolise aladel käimine võimaldas lävimist paganatega,79 Kapernauma väe-
ülema teenri tervendamine näitas isiklikku kontakti, samuti seestunu terven-
damine gerasalaste maal ning sürofoiniikia naise lapse terveks tegemine.80 Kui 
4000 inimese toitmine toimus osalt paganate aladel – nagu on väidetud –, siis 
oli selle rahva hulgas kindlasti ka mittejuute. Sel juhul peitub selles jutustuses 
sümboolne kuvand messialikust pidusöögist, millest võtab osa erineva päritoluga 
rahvast (Schnabel 1994: 53).81

2) Jeesuse sõnad kuulajatele, et nemad on maa sool ja maailma valgus, eelda-
vad soola ja valguse tsentrifugaalse toime taipamist: soolasus ja valgus tungivad 
iseendast kaugemale oma ümbruskonda. Kõnet kuulas peale jüngrite veel suur 
hulk inimesi, kes neid sõnu meeles pidasid ja edasi jutustasid.82 Tähendamis-
sõnas raiheinast nisu seas samastatakse põld kogu maailmaga ning hea seeme 

77	 Malina koguni väidab, et suguvõsa ehk hõimu salgamine ning iseenese salgamine on ekviva-
lentsed (2001: 115).

78	 Jeesuse sõnade kohaselt on ta ise saadetud vaid Iisraeli soo kadunud lammaste juurde 
(Mt 15:24). Samas suunas läkitas ta ka oma jüngreid – minge pigem Iisraeli soo kadunud 
lammaste juurde (Mt 10:6). Kokkuvõtet Jeesuse misjonialasest tegevusest ja õpetusest vaata 
Tasmuth ja Kurg 2022: 139–159 (peatükk „Misjon evangeeliumide vaates“).

79	 Mt 4:24–25.
80	 Mk 5:1–20 paralleelidega ning Mk 7:24–30 paralleelidega.
81	 Mk 8:1–10 ja Mt 15:32–39 erinevad pisut jutustuse üksikasjade, kuid mitte sündmuse kir-

jelduse põhistruktuuri poolest.
82	 Evangeeliumi kui tervikjutustuse kompositsioonis paikneb Mt 5:13–14 Jeesuse esimeste 

jüngrite kutsumise ja tema esimeste kõnede järel ning enne teiste jüngrite kutsumist ja apost-
liteks nimetatute seadmist. Kõnekeeles võib niisugust kompositsiooni nimetada rahvamisjoni 
rajamiseks.

GALILEA JEESUS-RAHVAS



53

Kuningriigi poegadega.83 Tähendamissõna selgitus lubab järeldada, et misjon 
ulatub üle Iisraeli piiride (Schnabel 1994: 55).

Selgeimad sõnad evangeeliumi jõudmisest kõikide rahvaste juurde on Mk 13:10 
ning Mt 24:14, viimane neist viis evangeeliumi eshatoloogilise finaalini. Sur-
nuist üles äratatud Jeesus annab jüngritele korralduse teha jüngriteks kõik rahvad 
(Mt 28:18–20). Luukas esitas ajaloolise ja üles äratatud Jeesuse vahelise jätku-
vuse sideme samalaadsete sõnadega: te peate olema minu tunnistajad Jeruusalem-
mas ja kogu Juuda- ja Samaariamaal ning ilmamaa äärteni (Ap 1:8).

Jeesuse järgijate ülesanne on kuulutada Jumala riiki ja parandada haigeid (Lk 9:1–6). 
Misjon tähendab Jumala kuningriigi lähedale tulemist Jumala saadikute ja nende 
sõnumi vastuvõtmise kaudu. Hea sõnum kõnetab inimest läbi heade soovide. Kiirel 
teekonnal olevad jüngrid pidid rändama ilma pauna ja kukruta, ent inimesi nende 
kodus tuli tervitada šalom-õnnistusega: Aga kui te astute kuhugi majja, ütelge esmalt: 
„Rahu olgu sellele kojale!“ (Lk 10:5).

Reaalsed olud ei ole aga kaugeltki lihtsad ning näidete seas leidub vastakaid 
hinnaguid. Kahel korral loeme Jeesuse sõnu: „Kes ei ole meie vastu, on meie poolt“ 
(Mk 9:40 ja Lk 9:50) ja kahel korral: „Kes ei ole minuga, see on minu vastu, kes ei 
kogu minuga, see pillab“ (Lk 11:23 ja Mt 12:30). Kuidas nii? Ent seekord on kon-
tekstid selgelt loetavad. Esimesel korral viidatakse mehele, kes Jeesuse nimel kurje 
vaime välja ajas. Ilmselt eeldati selle mehe puhul tema ausat hoiakut ja siirast soovi, 
mis aitas kaasa Jeesuse eesmärkide saavutamisele ja austas Jeesuse nime. Teistsugune 
oli olukord siis, kui Jeesus vastas süüdistusele, et ta ajavat kurje vaime välja kurjade 
vaimude ülema abil. Veelgi enam, see väide esitati peale kinnitust, et niisuguse teoga 
on Jumala kuningriik jõudnud inimeste juurde! Selle eitajad ei ole Jeesusega ega 
väärtusta tema sõnumit. Nõnda on mõlemad laused tõesed.84

83	 Tähendamissõna esitus rahvahulgale Mt 13:24–30 ja selle jüngritele avatud seletus 
Mt 13:37–43 lasevad järeldada salmist 38, et Isa Kuningriik saab olema üleilmne: Põld on 
maailm, hea seeme Kuningriigi pojad, raiheinad aga kurja pojad.

84	 Selle näite põhjal võib järeldada, et Jeesuse ümber kogunes igasuguseid inimesi. Tema lähe-
duses oli (ja ka koguduses võib olla) avalikke või varjatud vastalisi, kes seesmiselt ei ole koos 
Jeesusega ning kes tema tööd õõnestavad.

2.4. Jumala kuningriigi tõesus. Pühendumus ja tahe



54

2.5. Uue eetose seeme Galileas

Hea õpetaja, mis ma pean tegema, et ma päriksin igavese elu? (Mk 10:17)85

Keegi meie jaoks nimetu inimene küsis seda Jeesuselt ja see küsimus avas mitu 
tõsiasja. Jeesus on hea õpetaja, igavese elu pärimine on väärtuslik eesmärk ja selle 
pärimiseks peab midagi tegema. Selles lauses öeldu erineb nii kaasaegse juutluse 
peavoolust kui ka helleenlikust mõtlemisest,86 sest mõlemal puhul piirdus vaatepiir 
siinpoolsusega.87 Samas on siin üks eetika keskne küsimus – mida ma pean tegema?

a) Uue Testamendi eetika eeldustest, lähtekohtadest ja vormidest 

Eetikat tähistavad kreeka sõnad ἡ ἠθική ja τὸ ἦθος leksikaalsel kujul Uues Tes-
tamendis puuduvad88 ja kreeka filosoofilise süsteemi mõttes on eetilisi arutlusi 
vähe. See ei tähenda olemuslike eetiliste arutluste puudumist ega nendest tehtavate 
järelduste vajalikkuse eiramist. Ongi märgiline, et juba ülal nimetatud küsimusele 
igavese elu pärimise kohta järgneb Markuse evangeeliumis Sokratese89 õpetamis-
meetodi sarnane arutlus Jeesuse ja küsija vahel, millel on kolm osa. Esmalt Jeesus 

85	 Paralleel Luuka 18:18 kordab sama sõnastust, Mt 19:16 sõnastus aga rõhutab hea tegemist, 
jättes õpetajat kõnetades tema „heaks“ nimetamise ära: „Õpetaja, mis head ma peaksin 
tegema, et saaksin igavese elu?“

86	 Mittekristliku maailmavaate järgi kehtib üldiselt seisukoht, et eetika ehk moraalifilosoofia 
on üks filosoofia haru (Pojman 2005: 18). See määrtalus on lihtne, ent samas väheütlev. Ei 
ole selge ei eetika lähe ega siht. Elmar Salumaa järgi on evangeelses eetikas Jumala tahe nii 
kristliku kõlbluse lähe kui ka selle ülim norm (Salumaa 2003: 50). 

87	 Variserid uskusid sealpoolset elu, ent rahva tervikut silmas pidades olid nad ilmselt vähemu-
ses. Pauluse kaitsekõnest Suurkohtu ees jutustatakse, et ta ise variseri pojana apelleeris vari-
seride kaitsele, öeldes, et teda on kohtu ette toodud lootuse ja surnute ülestõusemise pärast 
(Ap 23:6–8).

88	 Sõna „eetika“ on tuletatud kreeka sõnadest ἡ ἠθική ja τὸ ἦθος, mille tähendused on ‘tava-
pärane koht, olukord, meelelaad, karakter, hoiak, mõtteviis’. Salumaa nimetab eetikat ka 
moraali üle juurdlevaks teaduseks (Salumaa 2003: 27). „Moraalist“ kõnelemise aluseks on 
ladinakeelsed sõnad mos (‘komme, tava, pruuk, harjumus’) ja selle mitmuse vorm mores 
(‘kombed’). Rooma kõnemees Cicero esimesest senatis peetud kõnest Catilina vastu pärine-
vad read O temopra, o mores (‘Oh ajad, oh kombed’). Elmar Salumaa eristas kõlblust moraalist 
ja selgitas: „Nii nagu kristlus on üle igasugusest religioonist, nii on ka kristlik kõlblus üle ja 
väljaspool moraali. Kõlblus on ainult kristluses, sest kõik muu selle kõrval on ainult moraal. 
Selline kõlblus sõltub eksistentsiaalsest orientatsioonist, teisisõnu puhtast usust. Seepärast 
kristlik kõlblus ei olene sellest, et me usume, vaid sellest, mida me usume. Mida ehtsam on 
meie usk, seda jõulisemalt manifesteerub ka sellest tulenev kõlblus, mis hõlmab kristlase ter-
vikuna. Võitlus usu puhtuse eest on võitlus kõlbluse ehtsuse eest“ (Salumaa 2003: 29).

89	 Filosoof Platon arvas heaks lasta Sokratesel öelda oma teoses „Riik“ sõnad: „Me ei aruta min-
git tühist asja, vaid seda, kuidas me peaksime elama“ (Pojman 2005: 21).

GALILEA JEESUS-RAHVAS



55

määratleb hea enda,90 seejärel viitab Toora normidele91 ja lõpetab praktiliste soovi-
tustega.92 Niisuguseid vestlusi on Uues Testamendis veel ning ka juudi rabid pidasid 
dialooge.

Võrdluseks sobib Louis Pojmani vaade, kes esitab oma raamatu tunnuslausena 
püüde avastada õiget ja väära. Nendes eetika alusküsimustes avaldub inimeste igi-
põline soov saada eluliste vastuolude lahendamise jaoks mingid kriteeriumid. Kuna 
õige ja väär on nii Toora, prohvetite kui ka juudi tarkuskirjanduse teemade kesk-
mes, siis näitavad need eetika „kohalolu“ juba Vanas Testamendis. Just Vana Tes-
tamendi ja testamentidevahelise aja kirjanduse põhjal arutletakse õige ja väära üle 
Uues Testamendis. Noormehe küsimus Jeesusele kui rabile oma tegude õige suuna 
kohta oli korraga nii teoreetiline kui ka praktiline avang õiguse93 teada saamiseks. 
See on eetika üks keskne teema.

Uue Testamendi vaates võib eetikat määratleda järgmiste aluspõhimõtete kaudu:

1) Alustrajav on usk Jumala tahte ilmutusse, mida usklikud peavad enda jaoks 
siduvaks.
2) Jumala tahte ilmutus on Jeesuse Kristuse läkitamisega täitunud ning lõpule 
jõudnud.
3) Eetikal on siinses maailmas taevane autoriteet, ent see ei seisa väljaspool aja-
lugu, vaid saab ajaloolises õndsussündmuses oma põhja, teostuse ja jõu.
4) Eetika on kogudusega seotud ning osutub üldises plaanis koguduslikuks eeti-
kaks.
5) Kristuse kuulutus ja Kristuse kuulutamine on peale eetika aluseks olemise ka 
selle piir. Eetika kuulub sellesse maailma, tal on eshatoloogilis-tulevikuline piir 
ning ta kehtib kuni Jumala kuningriigi täielikuks saamiseni (Wendland 1970: 3). 

90	 Hea ei ole miski abstraktne hinnang või arvamus, vaid hea pärineb kusagilt. Jeesuse vas-
tus algab meeldetuletusega, et hea ei ole keegi muu kui üksnes Jumal, kes on hea allikas 
(Mk 10:18). 

91	 Jeesus meenutab Toorat: Käske sa tead: ära tapa, ära riku abielu, ära varasta, ära anna vale-
tunnistust, ära peta, austa oma isa ja ema (Mk 10:19).

92	 Võib oletada, et küsija vähemalt oma püüdlustes järgis Toorat selle keelavas ja reguleerivas 
osas. Jeesus tunnustas seda eetika alust, millelt on võimalik edasi liikuda. Nüüd järgnes posi-
tiivne tegude osa: „Üks asi puudub sul. Mine müü kõik, mis sul on, ja anna vaestele, ja sul 
on aare taevas, ning tule järgne mulle“ (Mk 10:20–22). Siin oli konkreetne takistus, miks see 
noormees ei suutnud Jeesuse järgijaks saada. Teistes olukordades on takistuseks mingid muud 
asjaolud.

93	 Jeesuse hoiatus õiguse (δικαιοσύνη) iseenesest lähtuva taotlemise kohta oli: „Kui teie õigus 
ei ole märksa suurem kui kirjatundjate ja variseride oma, siis te ei saa taevariiki”. Jeesus jät-
kas Toora käsuga mitte tappa ja laiendas selle keelu oma ligimese peale vihastamisele 
(Mt 5:20–22).

2.5. Uue eetose seeme Galileas



56

Viimase eelduse puhul on väidetud, et Jeesuse kuulutuse apokalüptiline horisont 
osutub probleemiks eetika rakendamisel tulevaste aegade jaoks. Järeldatakse, et aja 
lõpu tulemata jäämine lahjendab ootusajale omast eetilistele veendumustele pühen-
dumust ja nende järgi elamist. See võib mõne soovituse puhul nõnda olla, kuid 
Toorast pärinev käsk armastada ligimest nagu iseennast oli muistne ja kehtis ka nen-
del aegadel, mil eshatoloogiline ootus puudus või oli tagaplaanil (3Ms 19:18,34). 
Ka rabid õpetasid nii ega lahjendanud seda nõuet. Seetõttu võib nõustuda Herbert 
Brauniga, et Jeesuse kuulutuse põhiosad säilitavad oma kehtivuse ka siis, kui apoka-
lüptiline vaatepiir ära langeb (Sanders 1986: 28).94 Eetika teostumine olenes ja ole-
neb kuulutuse vastuvõtmisest.

Jeesuse kuulutuse üks tunnus oli kutse meeleparandusele ja enda järgimisele. 
Kutse meeleparandusele kehtib püsivalt ega olene vaatest olevikule või tulevikule. 
Jeesuse õpetatud eetika on suures osas õpetaja järgimise ehk jüngri-õpilase eetika. 
Esimesel sajandil oma elu korraldama hakanud algkristlased võtsid omaks Jeesuse 
eetilised suunised, teades väga hästi, et nad kuuluvad Jeesuse algsete jüngrite suhtes 
järgmistesse põlvkondadesse. Näiteks kiidetakse teises kirjas Timoteosele kirja saaja 
siirast usku, mis esmalt oli elanud tema vanaemas Loises ja siis tema emas Eunikes 
(2Tm 1:5).

Esimese sajandi juutluse meelemaastik sisaldas nii omaenda usu ajaloo kui ka 
kreeka kultuuri rikkusi ning seetõttu kujunesid algkristluse eetilised hinnangud 
nende tegurite kaasmõjul.95

b) Vana Testamendi pärandi, juutluse ning helleenluse mõjust rahva vaga-
dusele

Jumala siduvad eetilised nõuded inimesele on ilmutatud Tooras, eriti dekaloogiks 
nimetatud kogumikus (2Ms 20:2–17). Jumala korraldused jumaliku imperatiivina 
järgnevad Jumala varasemale rahva Egiptusest vabastamisele ehk jumalikule indika-
tiivile, mis koos moodustavad lepingu. Selles kohtuvad Jumala nõuded ja Jumala 
tõotused: „Ja kui te nüüd tõesti kuulate minu häält ja peate minu lepingut, siis te olete 
minu omand kõigi rahvaste hulgast, sest minu päralt on kogu maailm. Te olete mulle 
preestrite kuningriigiks ja pühaks rahvaks.“ (2Ms 19:5–6a). Kõrgemad nõuded Iisrae-
lile tulenevad sellest, et nende täitmise korral täidab Jumal oma tõotuse võtta Iisrael 
enda omandiks, ja see annab Iisraelile preesterliku staatuse.

94	 Sanders tsiteerib Brauni sõnastatut, et „essential parts of [Jesus’] proclamation retain their 
validity, even if the apocalyptic horizon sinks“ (Sanders 1986: 28). 

95	 Põhjalikumalt Vana Testamendi teoloogia ja juutluse kohta loe Tasmuth 2020: 20–30 ning 
Tasmuth ja Kurg 2022: 11–33. Hea ülevaate ilmutusest Vanas ja Uuest Testamendis annab 
Jaan Lahe raamat (vt Lahe 2020: 173–179). 

GALILEA JEESUS-RAHVAS



57

Jumala määrused kaitsevad ligimese inimväärikust ja tema elu, hoolitsevad, 
et kõigi vajadused saaksid täidetud. Kui keegi on pidanud võtma võlgu ja jätnud 
oma kuue pandiks, siis tuleb see tagasi anda enne ööd, et vaene ei peaks öösel kül-
metama. Veelgi enam, vaene saab siis heldet inimest õnnistada! (5Ms 24:10–13). 
Päevatöölisele tuleb anda tema palk enne ööd ja mitte kellegi, eriti vaese, õigust ei 
tohi väänata (5Ms 24:14–15).

Pühakirja prohvetlikus osas tuletatakse meelde Toorat ja selgitatakse uuesti seda, 
mis on hea. Kokkuvõtlik näide on Mi 6:8: Tema on andnud sulle teada, inimene, mis 
on hea. Ja mida nõuab Issand sinult muud, kui et saa teeksid, mis on õige, armastaksid 
headust ja käiksid alandlikult koos oma Jumalaga?

Tarkuskirjanduse varasalvest leitavad juhised seovad eetilised otsustused tarku-
sega, mille algus on Jumala kartuses (Õp 1:7). Issand annab tarkuse, tema suust 
tuleb arukus ja tema talletab õigetele edu. Tarkus ja õigus väljenduvad selles, et 
inimene ei keela head neile, kes seda vajavad. Ta teeb teistele head, kui tal on jõudu 
seda teha, ega saada abivajajat enda juurest ära (Õp 3:27–28).

Seadus kehtis püsivalt juhisena, mis kujundas käitumist ja mis tehti elavaks tra-
ditsiooni tõlgendamise kaudu. Iisrael koges oma äravalitust läbi kuulekuse, oli ju 
Toora andmine tõend Jumala armastusest Iisraeli vastu. Toora täitmise raskus ilm-
nes aga selles eripäras, et Toora seadused ja määrused olid võrdkehtivad ning ühtegi 
neist ei tohtinud kergelt võtta (Lohse 1988: 17). Kuna kirjatundjate seletused kir-
jeldasid kokku 613 käsku ja keeldu, tekkis reaalne vajadus nendes kuidagi orien-
teeruda ning rabid pakkusidki erinevaid lahendusi. Tuntuima neist sõnastas umbes 
20 eKr rabi Hillel: ära tee oma ligimesele seda, mis on sulle ebameeldiv. See on kogu 
Toora ja kõik muu on selle selgitus.

Kreeka maailma mõju ilmes Aristotelese filosoofia kaudu, kes Sokratese ja Platoni 
mõtteid kasutas ja oma süsteemiks kujundas. Temalt pärinevad hiljem sageli eeti-
kas kasutatud mõisted nagu inimese voorus (ἀρετή)96, tõeline õnn (εὐδαιμονία), 
mehelik vaprus (ἀνδρεία) ja mõtlik arukus (σωφροσύνη97). Esimese sajandi ini-
meste meelelaadile avaldasid mõju nii individualistlik epikuurlus kui ka ühise hea-
olu eesmärki rohkem silmas pidav stoa filosoofia, kus oli nähtav ka loodusega har-
moonia saavutamise aspekt (Lohse 1988: 21). Lõpuks püüdsid juudi rabid anda 
helleenliku sünangoogi õpetuspraktika kaudu vanatestamentlikule seadusevagadu-
sele kreeka mõtte jaoks arusaadavamat kuju. Seda püüdu soodustasid nii kreeka keel 
kui ka vajadus selles keeles esiisade pärimust väljapoole vahendada ning samas ise 
oma pärimusele ustavaks jääda.

96	 Seda mõistet on kasutatud Fl 4:8 ning 1Pt 2:9 ja 2Pt 1:3.
97	 Seda mõistet on kasutatud 1Tm 2:9, kus mõiste esineb mõõdukuse soovitusena. 

2.5. Uue eetose seeme Galileas



58

c) Jeesuse kuulutatud eetika jäädvustati evangelistide 
ülestõusmisusu valgusel

Uue Testamendi tekstide kirjutajad uskusid, et Jeesuse kuulutatud eetikal on taevane 
autoriteet, mis ei paikne väljaspool ajalugu, vaid saab ajaloolise õndsussündmuse 
läbi oma põhja, teostuse ja jõu. Tema õpetused olid osa läheneva Jumala kuning-
riigi sõnumist eesmärgiga vastata küsimusele õndsaks saamiseks vajaliku käitumise 
kohta.

Jeesuse kutse pöördumisele. Jeesuse sõnum ei tasandu moraalinõudele, vaid 
tähendab kogu inimest hõlmavat täielikku suunamuutust. See on nii meeleparan-
duslik ümbermõtlemine (μετάνοια) kui ka muutunud kombel elamine.98 Pöördu-
mine on suurem ja avaram kui lihtsalt kahetsus. Kahetsus on eeldus, mis mahub 
pöördumise sisse. Tõeline pöördumine avab uue vaatepiiri nii vaimselt kui ka füü-
siliselt ning toob endaga kaasa rõõmu. Pöördumine on nagu kojutulek ja sellel on 
tervendav hingehoidlik mõju. See on enda Issandale üle andmine ja edaspidi tema 
usaldamine. Lapse kombel pöördumine avab taeva (Mt 18:3).

Seaduse püsiv kaalukus. Mida see tähendas? Esiteks ei kao kuhugi Toora ja 
Prohvetite suunda andev tähendus (Mt 5:17). Seaduse siduvus jääb püsima ja sellel 
on inimest vaimselt ärksaks tegev mõju. Teiseks juhtis Jeesus tähelepanu püüdliku 
usklikkuse kiusatusele teha Jumala sõna oma pärimustega, täiendustega ja herme-
neutiliste (uus)tõlgendustega kas keerukamaks või kehtetuks (Mk 7:13). Kolman-
daks üllatas Jeesus kuulajaid niisuguse radikaalsusega, mis suunas nende mõtted 
tagasi alguse juurde. Sellest radikaalsusest tunnistavad Jeesuse ainukordse autoritee-
diga öeldud ning „aga mina ütlen teile“-sissejuhatusega antud suunised. Üks neist 
kuulutab oma venna peale vihastajale kohut ning juhib ohverdama mineja esmalt 
vennaga lepitust otsima (Mt 5:22–24). Alles pärast seda on mõtet suunduda „lepi-
tusliturgiale“. Teine mitmete analoogsete ütluste seast selgitab seda, kuidas abielu-
lahutuse loa ajalooline tingitus tulenes inimese südame kõvadusest ning ei vasta 
abielu algsele eesmärgile.

Abielu väärikus ja kaitse. Sõnumil abielu korraldusest on vähemalt kolm aspekti. 
Esiteks, mehe ja naise vahelise abielu aluseks on Tooras esitatud loomiskorra kohane 
elu. Kuna Jumal on inimese(d) nõnda loonud, siis on mehe ja naise abielu kõige 
esmaste asjade õpetuse ehk protoloogia üks ilming (1Ms 1:27–28). Seetõttu sobib 
abielu väärikuse ja väärtuse taastamine ka eshatoloogilisse ehk uue loomiskorra 
kohasesse raamistusse (Wendland 1970: 11). Loomisjutustuse silmist kaotamine 

98	 Markus alustas Jeesuse Kristuse hea sõnumi edastamist sellega, et rõhutas Johannese kuulu-
tust meeleparandusristimisest pattude andeks saamiseks. Selle eeldus oli pattude tunnista-
mine ja sellele järgnev ristimine Jordanis (Mk 1:4–5). 

GALILEA JEESUS-RAHVAS



59

võib soodustada Jumala loomistahtest arusaamise hämardumist ja väärkäsitluste 
teket.

Teiseks seadis 2Ms 20:14 kirja pandud abielurikkumise keeld abielu osapooled 
kaitsvasse turvasfääri, mida lahutus alati rikub. Eriline on Jeesuse täiendus, kui ta 
juhib tähelepanu inimese meelsusele ja meelelisusele: „Aga mina ütlen teile: Igaüks, 
kes naise peale vaatab teda himustades, on oma südames temaga juba abielu rikku-
nud“ (Mt 5:28). Sellega pidi meenuma ka dekaloogi käsk mitte himustada oma 
ligimese naist ja muud temale kuuluvat. Himu mitte märkamine või selle tähenduse 
vähendamine on esimene abielu mõranemisele viiv oht. Jeesus korraga radikaliseeris 
käsku ja samas lisas abielule hingehoidliku kaitse.

Kolmandaks on Jumala ja inimese armastamise käsu ja abielu hoidmise vahel 
otsene seos, kuna armastuses on abielu püsimise jaoks vajalik seesmine jõud. Just 
inimese seemine tegelik olukord on see määraja, mille põhjal hea puu kasvatab head 
vilja (Mt 7:17).99 Jumala kuningriigi tulemise teel on just puu see, mida muutma 
on Jeesus tulnud.

d) Jeesuse meelevalla kogetud mõju tema eetilisele ja õiguslikule sõnumile

Jeesuse poolt meeldejääva mõjuga öeldud sõnade „Aga mina ütlen teile“ ning 
„Tõesti, ma ütlen teile“ tagatisena olevat autoriteeti võime aimata pärimuse eri 
harude kaudu. Lisaks johanneslikule pärimusele (Jh 13:3) leidub seda ka sünopti-
lises traditsioonis, mille kohaselt Isana mõistetud Jumal on andnud Jeesusele kõik. 
See tähendab Isa ja Poja vahelise sideme erilist tundmist (Mt 11:27). Ent siia kuu-
lub ka Jeesuse eetiliste avalduste seos õiguse kategooriaga. Jeesuse järgijate õigus 
peaks soovitavalt olema suurem kui kirjatundjate ja variseride oma, sest muidu ei 
saa taevariiki (Mt 5:20). Selle õiguse100 loomus ei ole aga poliitiline ega formaal-
juriidiline, vaid see esitab suurima üleskutse armastada oma vaenlasi ja palvetada 
nende eest (Mt 5:43–48).

Armastuse tingimatus. Jeesuse kuulutatud ühepoolne ennastsalgav armastus on 
täiuslikkuse kui inimeseks olemise ühe suurima taotluse eeldus ning moodustab 
armastuse kaksikkäsuga ühtse terviku (Mk 12:28–31). Jeesuse vastus variserile, kes 
küsis temalt suurima käsu kohta, algas Iisraeli usutunnistuse101 meeldetuletamisega 
ning kohe selle järele asetas Jeesus ligimese armastamise nõude, mis samuti pidi 

99	 Vrd Lk 6:43–46 ja Mt 12:33–35.
100	Kreeka sõna δικαιοσύνη eestikeelsed vasted on ‘õigus, seadusele vastavus, Jumala tahtele 

vastavus’. Ladina keeles vastavad sellele ius ning iustitia.
101	Kuule, Iisrael! Issand, meie Jumal, on ainus. Armasta Issandat, oma Jumalat, kõigest oma süda-

mest ja kõigest oma hingest ja kõigest oma väest! Ja need sõnad, mis ma täna sulle annan, jäägu su 
südamesse! (5Ms 6:4–6), usutunnistuse järgnev osa paneb südamele kõnelda nendest sõnadest 
lastele ja kinnitada need sõnad märkidena käe peale, silmade vahele ja koja piitjalgadele.

2.5. Uue eetose seeme Galileas



60

olema tuntud Toorast kui Iisraelile antud õiguse õppimise allikast (3Ms 19:18).102 
Tegelik armastus on tegudes väljenduv armastus, mida on eriti rõhutanud Matte-
use evangeelium. Nii nagu puud tuntakse viljast ning hea puu ei kõnele hea vilja 
ideaalist, vaid kannab head vilja, niisugusena nähakse ette ka inimese tegelikku elu 
(Mt 7:17).

Jeesus ei olnud eetiline reformaator, sotsiaalset õiguskorda muutma asuv revo-
lutsionäär ega ka maailma põlgav ja sellest eemalduv askeet. Ta ei olnud ka sõltuv 
poliitilistest rühmitustest ega oma aja maailma vägevatest. Jeesuse õpetuste eetilist 
tuuma on vahel nimetatud üksnes eshatoloogilisel ootusajal kohaldatavaks, ent see-
sugune hinnang ei võta arvesse väga tähtsat asjaolu: eesmärgid ja inimlike püüdluste 
siht peavadki olema kõrgemal sellest, mida inimene argielus suudab. Kui aga liha on 
nõder, mida siis teha?

Jeesuse isiku mõjujõud. Jeesuse järgijad leidsid väge elada kõlbelisemat elu 
kõigepealt tema isikust endast. Kõned Jeesusest tõid usklike teadvusesse tema sage-
dase palvetamise. Püha Vaimu laskumine Jeesuse peale oli seotud palvega (Lk 3:21). 
Palve väest andis tunnistust ka algristlik pärimus, mille kohaselt koguduse palve 
järel kõikus paik ja koosolijad täideti Püha Vaimuga, mis andis jüngritele julguse 
Jumala sõna kuulutada (Ap 4:31).

Jeesusele oli palve selleks jõuallikas, mille tähtsust näeb suurte otsustuste eel, 
nagu näiteks enne 12 jüngri valimist (Lk 6:12). Jüngritele on palve vajalik usu kin-
nituseks ja kaitseks kiusatuse vastu. Jeesus ise palus Siimon Peetruse eest, et ta usus 
püsima jääks (Lk 22:32, 40). Nõnda oli just osadus see, mis andis Jeesuse järgija-
tele asendamatut vaimset tuge. Jeesuse kutse end järgida näis olevat esitatud ilma 
sissejuhatava põhjenduseta. Ilmselt edastas kutsumine ise nii kutsuja meelevalda 
kui legitimatsiooni. See lisas kutsumise sündmusele kutsututes tärganud kuulekuse 
tunde, mis toetas otsuse langetamist. Aga kui kauaks?

Muidugi pandi jüngrite entusiasm mitmel puhul proovile, aga nad jätkasid Jee-
suse järgimist, kuni Jeesuse vahistamine, ülekuulamine ja avalik hukkamine neid 
šokeeris. Rumalad ja kurjad ei andesta suurvaimule tema tarkust, headust ja puh-
tust. Selline vaenulik avalik miljöö mõjutab ka pühendunud järgijaid. Uue Testa-
mendi kirjutiste summaarne tunnistus laseb järeldada, et alles Jeesuse vahistamise ja 
hukkamise sündmused suutsid jüngrite kindlameelsusesse mõra lüüa.103 Nüüd sai 
102	Ära tasu kätte ja ära pea viha oma rahva laste vastu, vaid armasta oma ligimest nagu iseennast! 

Mina olen Issand!
103	Elu ei ole ideaalne ning Jeesuse järgimisest tulenevad vastuolud ilmnesid peatselt. Jeesuse jär-

gimise hinna suhe argielu karmi tegelikkusega sundis jüngreid vähemalt ühel korral küsima, 
mis tulemus seesugusel järgimisel on? Peetrus viitaski kõige maha jätmisele ja küsis, et mis 
siis meile saab? Jeesuse vastus viitas suurele eshatoloogilisele väljavaatele, kus Inimese Poja 
tulemisel asetuvad jüngrid kaheteistkümnele troonile Iisraeli suguharude üle ja asuvad kohut 

GALILEA JEESUS-RAHVAS



61

nende valik olla avalikkusest tagasitõmbumine, enda peitmine ja endise töö kaudu 
elatise otsimine.104

Kuidas jääb siis saabuva Jumala kuningriigiga? Rooma maailmas oli „jumala 
kuningriik“ korraga nii usuline kui poliitiline suurus ning Jeesus hukati just selles 
Rooma riigis, mille ideoloogia kohaselt jumal juba istus keisri troonil, sest keiser oli 
jumal! (Crossan 2007: 117). Seda vähemalt esialgu.

Ent kes oli Jeesus-rahvas, kus ta Jeesuse hukkamise järel oli ja mida saame tema 
kohta teada mõne aja pärast? 

mõistma (Mt 19:27–30). Kuidas see eshatoloogiline pilt vendade, õdede, vanemate, laste ja 
põldude tagasi saamisega kokku sobib, sellest lõigust ei selgu. Ent niisugune paradoksaalsus 
pidi pärimuses oma koha leidma, võibolla just seletuse puudumise tõttu.

104	Johanneslik pärimus viitab jüngritele, kes läksid tagasi Galileasse kala püüdma. Kas endale 
söögi tarbeks või uuesti selle ameti pidamisele mõeldes, ei ole selge (Jh 21).

2.5. Uue eetose seeme Galileas



Ajajagaja. Usk Jeesuse surnuist 
ülesäratamisse ja selle kuulutamine

Ja nad tulid välja ja põgenesid hauakambri juurest, sest neid oli vallanud hirm ja 
hämmeldus ning nad ei öelnud kellelegi midagi, sest nad kartsid. (Mk 16:8)

Just niisugune on vanima evangeeliumi algne tekstiline lõpp.
Ajaloo arvestamise aluseks on tavaliselt Jeesuse sünniaasta, mida saab nimetada 

ka nullaastaks. Arvestuste kohaselt pidi see olema ligikaudu 6 aastat enne meie aja-
arvamist ehk umbes 6 „enne Kristust“. Jeesuse surma ja surnuist ülesäratamise tõe-
näolisim aasta on 30 pKr. Jeesuse ilmumised toimusid mingi aja jooksul selle järel 
ning selle veendumuse kuulutamine ja Uue Testamendi tekstideks kujundamine 
vältas esimese sajandi lõpuni. Seetõttu ei passi Jeesuse surnuist ülesäratamise ja selle 
kuulutamise teemad ei Jeesuse maise tegevuse peatükki ega ka Jeruusalemma alg-
koguduse elust kõnelevasse peatükki.

•	 Jeesuse surnuist ülesäratamisest sai tegelik ajajagaja ning mõjutegur. Seda 
kuulutati, selle alusel kasvasid kogudused ning selle kirjanduslik kaja lainetab 
läbi terve Uue Testamendi.

Aleksander Suure riik lagunes peale tema surma ja sellega lõppes tema üritus rajada 
rahvaid ühendav rahuriik. Maiste valitsejate elu lühidus oli kõigile ilmselge ning 
iisraellane võis siinkohal laulda: Ärge lootke vürstide peale, inimlaste peale, kelle 
käes ei ole abi! Kui tema vaim välja läheb, siis pöördub ta tagasi oma mulda; sel-
samal päeval kaovad tema kavatsused (Ps 146:3–4). Aleksandri sõjaväe tähtsamad 
väepealikud jagasid tema valdused kolmeks osaks. Kui palju enam võinuks arvata, et 
Jeesuse üle peetud kohtuprotsessi, hukkamise ja matmise järel hajunub kogu tema 
liikumine – jüngrid salgavad Jeesuse maha ning sellele järgneb tema unustamine 
ning hääbub ka Jumala kuningriigi tulemise ootus. Ent kõik läks teisiti. Miks?

Nii inimese elu kui ka ristiusu kesksete küsimuste hulgas on surma ja surnuist 
ülestõusmise teemad. Et neid aga võrdlemisi harva käsitletakse, johtub neid ümb-
ritseva saladuse läbitungimatusest, mis paneb inimese vaikima. Teadus ei ole erand, 
sest mistahes meetoditega nendele küsimustele ka läheneda püütakse, tajub inimene 
peatselt, kuidas piirid ette tulevad.



63

Jeesuse ülesäratamist surnuist võib võrrelda maailmakõiksusele alguse pannud 
algplahvatusega105, sest kummagi sündmuse juures ei olnud ühtegi inimest. Mõle-
male nähtusele saab läheneda vaid järgnenud sündmusi ja protsesse vaadeldes ja 
nende põhjal järeldusi tehes. Kummalgi sündmusel ei ole võrdlust võimaldavaid 
paralleele. Teiseks on ühine joon ka see, et mõlemal puhul on meie teadmine kit-
suke ja uskumise vajadus suur. Iga uurija on siin „mähitud pühasse hämarusse“ 
(Aejmelaeus 1993: 8). Ülesäratatud Jeesusega kohtumise kogemuse kuulutajate hul-
gas on vaid üks inimene, kes on sellest ise kirjutanud, see on Paulus. Seepärast on 
selle hellenistliku ja juutliku haridusega endise variseri kirjad ristusu keskse lootuse 
sündmise vaatlemisel esmased allikad.

a) Ülestõusmisusu sünni mõistmist mõjutanud juutlikust taustast

Muistse Iisraeli usund oli valdavalt siinpoolse maailma suunaline. Seejuures peeti 
nii inimeste kui ka loomade surnukehi saastavaiks ning neid puudutanud inimesed 
ei tohtinud samal päeval paasapüha pidada, nad olid roojased koguni seitse päeva 
(4Ms 9:6; 19:11–22). Surmajärgse oleku arusaama iseloomustas mõneti veendu-
mus, et lahkunud kogutakse oma suguvõsa, oma esivanemate juurde. Nii mattis 
Joosep oma isa Jaakobi pärushauda Mamresse, Hebronisse Kaananimaal. Haua oli 
Aabraham ostunud hetiitidelt ja sinna maeti Saara, ta ise ja Iisak (1Ms 50:12–13; 
23:19; 35:27–29).106 Esines ka vaade, et lahkunu viibib mingisuguses vaikuse olu-
korras (Ps 94:17; 115:17).

Kas surm lahutab Jumalast? Kerkib küsimus, kuidas leidis tuge vaga iisraellase 
usk, kui surm seda tõesti teeb? Suurim õnnetus oli sattumine lahusolekusse Juma-
last. Küsimust aitas lahendada usk Jumalasse kui maailma ainsasse Issandasse, kel-
lega olid seotud kõiksuse ning väe kujutlused. Omal viisil väljendabki Psalm 139:8 
kindlustunnet, et ka surmavald kuulub Jumala väe valdkonda ega pea tähendama 
täielikku lahutatust.107

Samas leidub erijuhtumite kirjeldusi lahkunu äravõtmisest Jumala juurde. 
Niisugune au sai osaks juba siin maailmas koos Jumalaga kõndinud Eenokile 
(1Ms 5:24), prohvet Eelijale (2Kn 2:11–12) ja ebamäärasemalt kujutatud Issanda 
kannatavale sulasele (Js 53:8–9). Hilisemal ajal leidub uue Taaveti tuleku ootusega 
seostatavaid õnneaja puhkemise kirjeldusi. Ka pildid nagu Jesaja 2:1–4; 9:1–8 ja 

105	Niinimetatud Suur Pauk, inglise keeles Big Bang, saksa keeles Urknall ning soome keeles 
Alkuräjähdys.

106	Allilma ehk surmavalla kujundi kohaselt olid inimesed seal varjutaoliste olenditena ja seda 
sobis kasutada pilkelaulu materjalina Paabeli kuninga kohta. Prohvet Jesaja kujundas alla 
surmavalda tõugatud Paabeli kuninga kõrkuse kadumist ja jõuetuks muutumist Js 14:4–21.

107	Kui ma astuksin taevasse, siis oled sina seal; kui ma teeksin endale aseme surmavalda, vaata, sina 
oled seal!



64

35:1–10 ning Js 60:1–22 kujutavad olukordi, kus ka muud loodud maailma asjad 
saavad õnnelikult korda seatud. Hesekieli raamatu kirjeldus surnuluude elavaks 
saamisest annab kujutluse rahva uuest elust (Hs 37:1–14). Jesaja raamatu hilises, 
3. sajandil eKr koostatud lõigus, mis on paigutatud peatükkidesse 24–27, ilmnevad 
täpsemad ülestõusmise ootuse jooned108.

Veel selgemalt näeb liikumist surnute ülestõusmise usu suunas 2. sajandil eKr 
koostatud Taanieli raamatus (Tn 12:2–3) ning umbes samal ajal koostatud Teises 
Makkabeide raamatus. Oma usku mitte salanud vagadele märtritele koidab surnuist 
ülestõusmise läbi uus Jumalalt antud elu. Samal perioodil hakkasid kujunema vari-
seride seisukohad inimese surmajärgsest olekust.

Ent kuidas tundsid Jeesuse surnuist ülesäratamise uskujad ja kuulutajad endid 
ümbritsevate kultuuride ja rahvaste keskel?

b) Hellenistliku maailma erinevate vaadete mõju tõlgendustele

Varajaste aegade kreeklaste animistliku rahvauskumuse kohaselt oli hingamisega 
seotud hingel iseseisev surmajärgne elu. Orfikute ja pütaagorlaste koolkonna seda-
laadi veendumused olid aluseks hiljem kreeka mõtlemises ilmnevatele hinge sur-
matuse ideedele. Hinge vabanemine ihust kui vanglast tähendas surmajärgset elu ja 
samalaadset vaadet esindasid ka Eleusise müsteeriumid (Aejmelaeus 1993: 51–52). 
Suuremal määral oli tuntud Homerose eeposte mõjul tekkinud vaade, mis sarnanes 
oma kaasaja juutide usuga. Teispoolne Hades, kuhu inimesed surma järel sattu-
sid, oli nukker varjuderiik. Seevastu eitas umbes Deuteronomiumi redaktoritega 
kaasaegne atomistlikku ilmavaadet viljelenud filosoof Demokritos (u 460–370 eKr) 
hinge mistahes kujul edasi elamist ja pidas kogu inimese elu surmaga lõppevaks. 

Antiikse Rooma riigi avaratel aladel võis kohata erinevaid kujutlusi inimese sur-
majärgsest saatusest. Ühine neile oli veendumus, et surnute maailm ja elavate maa-
ilm asuvad teineteisest kaugel. Esimesel sajandil võis olla enim tuntud Vergiliuse pilt 
„Aeneise“ 6. raamatust, kus jutustatakse Aenease reisist allilma, et kohata oma isa. 
Paralleelselt eepiliste ettekujutustega olid mõnevõrra levinud ka filosoofide, nagu 
stoikute, skeptikute, epikuurlaste109 ja platoonikute erinevad vaated.

108	Prohvet Jesaja laulab: Aga sinu surnud ärkavad ellu, minu laibad tõusevad üles. Ärgake ja hõi-
sake, põrmus lamajad! Sest sinu kaste on valguse kaste ja maa paiskab välja kadunud (Js 26:19) 

109	Epikurose arvates tähendab surm nii ihu kui ka hinge kadumist. See on igasuguse tundmuse 
lõpp ja seetõttu ei ole vaja ka midagi karta. Stoikudel oli üldiselt sarnane arusaam hinge ja 
ihu tihedast omavahelisest seosest. Nad vaatlesid kogu elu surmaks valmistumisena. Platoni 
mõtted asjadest eraldi olevast ideede riigist ja arutlused hinge surematusest olid esimeseks 
sajandiks jõudnud saada erinevate koolkondade mõttemaailma osaks. Samal ajal elas edasi 
vaade hinge enneolemisest ehk pre-eksistentsist, mida esindas ka hinge jumalikuks pidav 
Cicero (106–43 eKr). Kui Platon oli omapärasel kombel eristanud surelikku ja surematut 

AJAJAGAJA



65

Kui palju võis rahvas tervikuna neist vaadetest teada? Kirjaoskus oli privileeg 
ning tekste tundsid ja koolkondadesse kuulusid väga vähesed. Osa teadlasi arvab, et 
küsimused inimeste surmajärgsest olukorrast olid enamikule elanikkonnast kauged 
ja võõrad. Siiski võib arvestada tõigaga, et suulistes kultuurides mäletati, jutustati 
edasi ja teati asju pisut teisel moel kui nüüdisajal. Inimesed kohtusid omavahel 
sageli ja rääkisid kuuldust ükskõik kus, näiteks turul, teed käies või tööd tehes. 
Seetõttu võisid erinevad arusaamad inimeste surmajärgsetest oludest olla laiemalt 
levinud, kui meie tänapäeval arvata oskame.110

Esimese sajandi esimesest poolest alates puutus aga rahvas kokku uue vaatega, 
mis oli seotud keisritega ja mida varem niisugusena ei tuntud. Kui uskumusi surnud 
ja surnuist üles tõusnud jumalustest, nagu näiteks Osirisest mõnevõrra ka teati, siis 
uus oli kujutlus apoteoosist (ἀποθέωσις) ehk inimese jumalikustumisega seotud 
taevasse võtmisest. Seesugune inimene sai esmalt olla vaid keiser, hiljem ka mõni 
keisri perekonna liige. Kui keisri surnukeha tuleriidal põletati, siis leidus inimesi, 
kes väitsid näinud olevat, kuidas keiser taevasse tõuseb. Järelikult on lahkunu saa-
nud jumalaks. Niisugune pärimus tekkis aastal 14 eKr surnud keiser Augustuse 
kohta (Aejmelaeus 1993: 65).

Tõenäoliselt olid inimeste teadmised oma aja kirjanike ja filosoofide arusaamade 
kohta suuremad, kui kirjalikud märkmed arvata lasevad. Kirjalikkus ja suulisus 
täiendasid teineteist. Maailm, milles kristlus sündis, ei olnud küll just kirjanduslik, 
ent siiski märkimisväärsel viisil kirjaoskaja.111 Sellega arvestamine aitab tajuda ajastu 
iseloomu ning elada sisse Jeesus-rahva vaimsesse ja kultuurilisse enesetundesse.

c) Haud ja matmine

Surnuist ülesäratamisest saab rääkida siis, kui eelnevalt on tõendatud surm. Juudid 
hukkasid jumalapilkajad kividega surnuks viskamise läbi ja matsid nad peatselt. 
Surnud maeti Iisraelis alati hauda ja nende haudade asukohad olid teada. Evangee-
liumid annavad teavet hauast, Jeesuse ihu matmisest ja sellel haual käimisest saba-
tile järgneval esimesel päeval. Kuid tekstid vaikivad hilisematest haual käimistest. 
Jeesuse hauast ei saanud Jeesus-rahva palverännu sihtkohta, nagu võinuks eeldada. 

hinge, siis Paulusele vahetult järgneval ajal elanud Plutarchos (u 50–120 pKr) eristas hoopis 
hinge (ψυχή) ja aru (νοῦς). 

110	Ühele ebajärjekindlusele mõistete kasutamisel on vaja viidata. Inglisekeelset sõna immorta-
lity, nagu ka eestikeelset surematust, on kasutatud kahes tähenduses, mis teeb nii tekstid kui 
ka arutlused segaseks. Kord mõistetakse selle sõna all elu ilma surmata ehk aina jätkuvat elu 
(everlasting life). Teisel puhul peetakse aga silmas igavest elu hoolimata surmast ehk niisugust 
elu, mis jätkub peale surma igavesti.

111	„The world into which Christianity was born was, if not literary, literate to a remarkable 
degree.“ (Kelber 1983: 15).



66

Algkristluse kujunemine Jeesus-rahvast oleks mõeldamatu, kui haud oleks omanda-
nud pühapaiga tähenduse.

Seoses Jeesuse ihu matmisega ja sellele järgnenud sündmustega on huvitav vii-
data ühele samast ajajärgust pärit hilisele leiule. Aastal 1990 leiti ühest hauast kivist 
ossuaar ehk luudekirst, millel on kiri „Joosef, keda kutsutakse Kaifaseks“. Üsna tõe-
näoliselt on selle nime taga Jeesuse kaasaegne ja tema hukkamõistmisel kaaluka 
sõna öelnud ülempreester Kaifas (Jh 18:12–28). Selles hauas oli kokku 12 ossuaari, 
neist enim kaunistatud oli Kaifase kirst umbes 60-aastase mehe luudega. Samast 
hauast leiti ka aastatel 41/42 pKr vermitud münte. See on eriline leid, Jeesuse-aegse 
saduseride hulka kuulunud ülempreestri kaljuhaud (Eskola ja Junkkaala 1994: 25).

Kannatusloo kulminatsiooni ajal jätsid jüngrid oma õpetaja ja meistri üksi. 
Roomlaste komme surnute ristile jätmisest, nende ihu alandamisest ja häbistami-
sest oli osa karistusest. Rahvas ja jüngrid pidid tundma võõrriigi vaidlustamatut 
väge. Pärimustes on siin tühik, jüngrid kadusid ka evangelistide vaateväljast. Jee-
suse ihu matjana teatakse Arimaatia Joosepit112 ja sündmuste kõige vahetumate 
tunnistajatena on nimetatud mitmeid naisi. Luuka andmed pühade valmistuspäeva 
lõppemise ning sabati algamise kohta ongi kõige katvamad. Naised, kes olid koos 
Jeesusega tulnud Galileast, läksid haua juurde, vaatasid hauakambrit ja nägid seda, 
kuidas tema ihu sinna pandi (Lk 23:55). Jeesuse haua koht oli mitmetele inimestele 
teada ning teave Jeesuse surmast veel rohkematele.113

d) Jeesuse surnuist ülesäratatuse esimene kirjalik tunnistus 
pärineb Pauluselt

Paulus on hea tunnistaja esiteks selle poolest, et ta oli kuulunud Jeesusesse uskujate 
vaenlaste hulka. Saulusena kiusas ta neid heas usus taga, kuna pidas seda Seadu-
sest tuleneva õiguse järgi igati põhjendatuks (Fl 3:4b–6). Teiseks on Paulus hea 
tunnistaja oma ajastu juutluse tundjana ja selle põhjal oma arutluste sõnastajana. 
Tema kirjad on vanimad teadaolevad variseri sulest tulnud kirjutised üldse (Dunn 

112	Mk 15:42–47; Lk 23:50–54. Johannese evangeeliumi autor nimetab Nikodeemost, kes 
abistas Joosepit matmise juures (Jh 19:38–42). Evangelist annab ka teada, et Nikodeemos 
oli Jeesuse salajane jünger, kes kartis juute. Nikodeemose kuju on huvitav selle poolest, et 
Jh 3 kohaselt tuli ta juutide ülemana ja isegi Jeesuse poolt õpetajaks nimetatuna Jeesusega 
kõnelema. See oli pime õhtune või öine aeg. Teist korda nimetatakse Nikodeemost ülemp-
reestrite ja variseride seltskonnas, kui viimased kavandasid Jeesuse vahistamist. Nikodeemos 
juhib tähelepanu Seaduse nõudele korraldada süüdistuste puhul korrakohane ülekuulamine 
(Jh 7:43–52). Evangeeliumi lõpus on Nikodeemos taas õhtul Jeesuse juures. Seekord taas 
salajase poolehidjana. 

113	Alles alates 4. sajandist pKr on huvi Jeesuse haua vastu taas dokumenteeritav, seda seostati 
hilisema Püha Haua kiriku asukohaga. 

AJAJAGAJA



67

2009: 101–103).114 Kuidas sai tema tunnistus võimalikuks? Paulus jäädvustas oma 
kirjades küll teistelt saadud pärimuslikku ainest, ent tunnistus sai võimalikuks vaid 
isiklikult saadud ilmutuse alusel.

Paulus pani kirja palju mõtteid ja isiklikke biograafilisi seiku, ent ta ei koosta-
nud eluloolaadset jutustust. Galaatia kirjas viitab ta Vana Testamendi prohvetitega 
sarnasele kutsumiskogemusele.115 Miski ei viita sellele, et Paulusel oleks variserina 
olnud kuidagi halb südametunnistus. Läbielatud ilmutuse valgel tuli ta aga järeldu-
sele, et ta oli omaenda rahva Jumala poolt emaihust116 välja valitud ning armu läbi 
kutsutud kuulutama evangeeliumi Jumala Pojast rahvaste seas (ἐν τοῖς ἔθνεσιν).

Galaatia kirja esimese peatüki salmide 15–16 sõnavaliku kohaselt on Jumal 
temas – Pauluse enda vaates siis minus (ἐν ἐμοί)117 – ilmutanud oma Poega. Tõlge 
sõna mulle asemel sõnaga minus haakub Pauluse samas kirjas avaldatud kahe olulise 
mõttega. Esiteks tema sooviga, et Kristus teie sees ehk siis galaatlaste sees saaks kuju 
(Gl 4:19; ἐν ὑμῖν). Teiseks sai ta ülesande kuulutada Kristust rahvaste sees – eesti 
keeles kaunimalt öelduna – rahvaste seas. Sisuliselt avaneb siin võimas kolme ele-
mendiga kõrvutus, mis eesti keeles esitatuna on järgnev:

Jumal ilmutas oma 			   POEGA     minus (ἐν ἐμοί)
et ma kuulutaksin hea sõnumina 	 TEDA 	     rahvastes (ἐν τοῖς ἔθνεσιν)

See Jeesuse ilmutus oli nii võimas, et tegi Pauluse väekaks kuulutama ülesärata-
tud Kristust ja tegema kõike seda, mida võime tema kirjadest ja Apostlite tegude 
raamatust lugeda. Nii on ka evangeelium, mida ta kuulutab, pärit Jeesuse Kris-
tuse ilmutusest ehk apokalüpsisest – kattest vabastavast tõe päevavalgele toomisest 
(Gl 1:12; ἀποκάλυψις).

Otsustav oli Pauluse järeldus, et tema poolt varem tagakiusatud Jeesuse järgi-
jate teoloogilised põhiotsustused olidki tegelikult õiged. Seega tuleb temal endalgi 
hakata nüüd elama samade veendumuste järgi. Lisaks sai Paulus toetuda sellele, et 
ta on näinud Jeesust, meie Issandat, ja võib koos korintlastega kõnelda Jeesusesse 
uskumisest meie vormis (1Kr 9:1).118 Teises kirjas korintlastele kõneleb ta lisaks 

114	Juutide elu ja usku avava ulatusliku teabe autor Josefus on ilmselt aastal 64–65 pKr surnud 
Paulusest hilisem, kuna Josefus kirjutas oma teosed perioodil 70–100 pKr ja seega hiljem ka 
Corpus Paulinum’i kujunemisest.

115	 Prohvetikirjanduse kohaselt saavad Jumala poolt juba emaihust kutsutud prohvetid ülesande 
viia kuulutus Iisraeli lastele ning teistele rahvastele. Nii Jr 1:5 kui ka Js 49:1 ja Js 49:5–6 too-
vad esile prohvetite eriasendi jooned, mis Pauluse kirjades nähtavaks saavad.

116	Heebrea piibli tundja Paulus teadis prohvetite kutsumisest juba nende emaihust, nagu seda 
tunnistavad Jesaja 49:1 ja Jeremija 1:5. Kirja tundjana sai ta tulla järeldusele, et kirjad tunnis-
tavad Jumala erilistest kutsumisest ja nendele ei saa inimene vastu panna. 

117 Väljendit ἐν ἐμοί on võimalik tõlkida nii mulle kui ka minus.
118	Siinkohal ei selgu, kas 1Kr 9:1 viitab veel teistele või teistkordsele Jeesuse nägemisele lisaks 

Gl 1:15–16 kirjeldatule, aga sellel ei ole ka tähtsust.



68

veel Jeesuse Kristuse isikus oleva Jumala kirkuse tunnetusest, mille põhjustas särav 
Jumala valgus. See kirjeldus toetub juba Genesise loomisloos esile toodud valgusele 
(φῶς), mis paistab pimeduses ja on nüüd andnud Paulusele ja teistele inimestele 
uue tunnetuse (2Kr 4:6).119

e) Isiklikult saadud kogemuse juurest Jeesuse paljude 
ilmumiste tunnistuste juurde

Jeesuse ilmutusest endale ei räägi Paulus eriti palju ja seda olulisem on rõhk, mille ta 
asetab pärimusele, mis on saadud teistelt ülesäratatud Jeesuse ilmumise tunnistaja-
telt. See pärimus on evangeelium, mis hõlmab nii Jeesuse surma, matmist, surnuist 
ülesäratamist kui ka ilmumisi (1Kr 15:1–7).120 Seda evangeeliumi kuulutab nüüd ka 
Paulus ise (1Kr 15:8–11). Paulus kasutas nägemist väljendava sõna ὁράω passiivse 
aoristi vormi ὤφθη, mille ilmselt olulisim sõnum oli anda mõista, et Keefas, siis 
need kaksteist, seejärel viissada venda, siis Jaakobus ja kõik apostlid ning lõpuks ka 
Paulus ise olid nähtu ja kogetu vastuvõtjad ilma omapoolsete ootuste või mõteteta.

Haual käinud naisi see pärimus vähemalt Pauluse teksti kohaselt ei maininud. 
Ent märge Jeesuse ülesäratamisest kolmandal päeval võis saada lisaks Hoosea 6:2 
viitele tuge ka suulisest teabest, et naised läksid hauale kolmandal päeval. Kolmas 
päev markeerib Vanas Testamendis mõnelgi korral Jumala pääste päeva (1Ms 22:4; 
42:18; 2Ms 19:11,16). Hilisemas rabiinlikus kirjanduses on tõlgendatud Ho 6:2 
sõnumit ülestõusmisele osutavana (Aejmelaeus 1993: 210). Pauluse esitus Jeesuse 
ilmumistest eraldi neile kaheteistkümnele ja pärastpoole veel kõigile apostlitele näib 
eeldavat seda, et juba pärimuses võis apostolaat hõlmata paljusid Jeesuse varase-
maid järelkäijaid ja hilisemaid tunnistajaid. Sellega sarnane on Luuka ja Johannese 
evangeeliumite avatud vaade Jeesuse jüngrite arvule, keda kuidagi ei saa kujutleda 
väikese grupina.

Paulus on aga tundnud vajadust praotada ust ka usule üldisest surnuist ülesärata-
misest. Korintlased arvatavasti ei kahelnud selles, et Jeesus on surnuist üles äratatud, 
kuid endi puhul kõheldi. Kuidas see toimub, missuguse ihuga? Korintlastele vasta-
mine on olnud Paulusele ülimalt raske, sest analooge ei ole. Kreeklaste kujutlused 
ei sobi ja ka Vana Testamendi võimalikud viited puuduvad. Paulus käsitles teemat 

119	Valgusega meenutas Paulus Toora alguses olevat tähtsat lõiku 1Ms 1:3–5 Septuagintast tutta-
val kujul ning sidus Jeesuse nii Jumalaga kui ka kõige loodu algusega.

120	Tuntud loo ilmutusest Saulusele teel Damaskusesse edastab Luukas oma teises teoses ehk 
Apostlite tegude raamatus (Ap 9:3–8). Selle järgi sai Saulus teada, et valgusnägemuse põh-
justaja oli tema poolt tagakiusatud Jeesus. Luukas viitas Sauluse ülesandele viia Jeesuse nimi 
rahvaste, kuningate ning Iisraeli laste ette (Ap 9:15). Luuka esitus Sauluse ülesandest kinnitab 
Pauluse varasemat omakäelist teadet Gl 1:16. Alles alates Ap 13:9 hakkas Luukas kasutama 
Pauluse nime.

AJAJAGAJA



69

kõige mahukamalt esimese Korintose kirja 15. peatükis, kinnitades adressaatidele 
lootust üldise ülesäratamise tõelisusele. Seal kirjapandu põhjal võib kujundada Pau-
luse vaadete kohta järgneva oletuse:121

1) Jeesuse surnuist ülesäratamine on Jumala vaba tegu, mille juures inimesele 
antakse niisugune ihu, nagu Jumal on tahtnud (1Kr 15:38). 

2) Ülestõusmisihu on aine ehk materjali poolest teistsugune kui praegune maine 
(1Kr 15:39–41).

3) Ülestõusmisihu loomust ja selle suhteid ümbritsevaga iseloomustavad niisu-
gused mõisted nagu kadumatus, surematus, kirkus ja vägi (1Kr 15:42–43, 53).

4) Määrava kaaluga on aga see erisus, et ülestõusmisihu on vaimne ihu (σῶμα 
πνευματικόν). Seda vaimset ihu võib mingil kombel seostada viimse Aadamaga 
ehk elavakstegeva vaimuga (1Kr 15:44–45).

5) Ülesäratatud saavad selles uues tegelikkuses olema niisugused, kes meenu-
tavad Kristust kui taevast inimest (1Kr 15:45–48). See on olek, milles Kris-
tus muudab inimeste alanduse ihu enda kirkuse ihu sarnaseks selle väe toimel, 
millega ta suudab alistada enesele kõik (Fl 3:21). Korintlastele selgituseks valis 
Paulus inimese ihuliku loomuse muutumist rõhutava tegusõna ja ütles, et meid 
muudetakse (1Kr 15:52; ἀλλαγησόμεθα).

6) Taevase inimesega sarnaseks saamine näib olevat midagi samalaadest kui üles-
äratatud Kristusega sarnaseks saamine. Seejuures on hämmastav, kuidas Pau-
lus seostas kirjas roomlastele selle taevase Aadama kujundi Jeesusesse uskujaga 
toimuvaga. Kui ristimine on ristimises kokkukasvamine Kristuse surma sar-
nasusega, siis on temal võimalus osa saada Kristuse ülestõusmise sarnasusest 
(Rm 6:3–10). 

Kuidas Paulus niisuguste kujundite kasutamiseni jõudis? Raske selgitada. Näib, et 
suur osa usu põhiasjust sai talle selgeks kogetud nägemuste kaudu.122

121	See viieosaline skeem on koostatud Lars Aejmelaeuse uurimuse alusel, kus autor jätkab Pau-
luse vaadete analüüsi ka teiste kirjade põhjal. Analüüs hõlmab seejuures kujundeid seemnest, 
maisest telkhoonest, alasti ehk katmata olemisest ja taevaselt rõivastatuks saamisest (Aejme-
laeus 1993: 244–256). 

122	Lisaks selgele sõnale Gl 1:15–16 viitab Paulus Issanda nägemisele ja kogemisele ka 1Kr 9:1 ja 
2Kr 12:1–5.



70

f ) Evangeeliumide mitmekesise tõendusmaterjali mõju

Põhjust, miks Paulus ei kõnele hauale läinud naistest, tühjast hauast ja seal kogetud 
ilmutustest, meie ei tea. Samas moodustavad just hauaga seotud jutustused suurima 
osa ülestõusmisusu sünni alustekstidest. Markuse evangeeliumil on siin alustpanev 
tähendus. Algupärasele jutustusele Jeesuse ihu matmisest123 järgnes haual kogetut 
esitav jutustus ning kogu perikoop Mk 16:1–8 lõppes naiste vaikimisega ja vaiki-
mist põhjendavate sõnadega: nad kartsid ju! (ἐφοβοῦντο γάρ).

Seega kõneleb vanim pärimus kolmest hingamispäeva järel hauale läinud nai-
sest. Maarja Magdaleena oli neist see, kes eelnevalt nägi haua asukohta. Sidesalm 
Mk 15:47 vastab küsimusele, kuidas teadsid naised minna just Jeesuse haua juurde. 
Järgnevas pärimuses oli juba tihedalt koos viis keskset seika, mis said teiste evangee-
liumide jutustuste aluseks:

(1) kivi oli haua suult ära veeretatud; (2) hauas oli heledais rõivais noormees; 
(3) noormees teatas, et ristilöödud Jeesus Naatsaretist ei ole enam siin, vaid on üles 
äratatud; (4) naised peavad seda teatama jüngritele ja Peetrusele; (5) Jeesus läheb 
teie eele Galileasse, kus teda näha saab.

Pauluse pärimusega 1Kr 15:4 langeb kokku kolm keskset asjaolu: Jeesuse ihu 
mahamatmine, viide kolmandale päevale124 ning sõnum Jeesuse surnuist ülesärata-
misest. Palju tööd on tehtud Jeesuse kannatusloo, surma ja ülesäratamise jutustuste 
traditsiooni ning redaktsiooni teineteisest eristamiseks. Seda kõike siinkohal ei vaa-
delda.125 Rõhk on asjaolul, et nii Pauluse kui Markuse tekstide valgel peame suutma 
mõista seda, kuidas järgnevail aastakümneil toimus Jeesuse surnuist ülesäratamise 
kuulutamine. Kuulutusel oli palju harusid, mis aeg-ajalt omavahel kokku puutusid 
ja põimusid, tunnistades Jeesus-rahva usu ärksusest ja elujõust.

Markuse evangeelium esitas vanima pärimusliini kohase tunnistuse ning tuletas 
meelde, et Jeesus-rahva algne kodu oli Galilea. Hilisemad, teisel sajandil Markuse 
evangeeliumile lisatud lõpud, millest Mk 16:9–20 on saanud piiblitõlgete kaudu 
üldtuntuks, ei kuulu esimese sajandi Jeesus-rahva usu ja tegevuse ajaloo vaatluse 

123	Markuse 15:42–47 teavitab nimeliselt Süneedrioni nõunikust Arimaatia Joosepist, kes oli 
Jeesuse ihu matmise eestvedaja ja täideviija.

124	Kolmanda päeva eeldamine tuleb välja Markuse 14:1 – 16:1 kujutatud sündmustest. Jeesuse 
hukkamine ei saanud toimuda sabatil ja pidi olema toimetatud enne selle saabumist. Mar-
kuse 16:1 nimetab sabati möödumist ehk nädala esimest päeva ja nõnda saab meie reede õhtu 
esimeseks päevaks ja pühapäeva algus kolmandaks päevaks

125	Üks huvitav liin on Jeesuse suunavad sõnad Galileasse minekust. Kannatusloo lähenemisel 
kulminatsioonile on põimikus Jeesuse sõnad, et peale surnuist ülesäratamist läheb ta jüngrite 
eele Galileasse (Mk 14:27–28). Naised saavad haual samasuguse sõnumi, nüüd on neil aga 
ka ülesanne teavitada sellest Jeesuse jüngreid ja Peetrust. Nii toimides saavad naistest Jeesuse 
sõnade meeldetuletajajad jüngritele!

AJAJAGAJA



71

areenile. Küll aga maitsestab seda evangeeliumi lõpus oleva Galilea „vahejaama“ 
mainimise motiivi juba Mk 13:10 maha pandud Jeesus-rahva pika perspektiivi 
vaade. See on ülesanne kuulutada evangeeliumi Galilea Jeesusest kõikidele rahvas-
tele.126

Luuka evangeeliumi pärimuslik ja redaktsiooniline rikkus pöörab tähelepanu 
naistele, kes Jeesust teekonnal Jeruusalemma saatsid ning hiljem haua asupaika 
nägid (Lk 23:55–56). Need naised olid varajased tunnistajad, mõned neist läksid 
nädala esimesel päeval hauale, astusid hauda, ent ei leidnud Issandat Jeesust. Nõu-
tuks jäädes nägid nad siis kahte heledais rõivais meest. Nii Markuse kui Luuka 
pärimuses oli tegu meestega, kes naistega rääkisid. Naised aga läksid ja kuulutasid 
kogetut nii üheteistkümnele jüngrile kui ka kõigile teistele (Lk 24:9). Luuka teksti 
kohaselt võis Jeesuse surnuist ülesäratamise kuulutajate hulk olla algusest peale üsna 
märkimisväärne. Siiski ei näinud ei Markuse ega Luuka jutustuses ükski tunnistaja 
Jeesust ennast.

Hiljem lisas Luukas uudsed stseenid. Esmalt said kaks üheteistkümne hulka mitte 
kuulunud jüngrit Emmause teel Jeesust näha. Seejärel ilmus Jeesus üheteistkümnele 
jüngrile, põhjendas kirjade põhjal Messia ülesäratamist surnuist ja andis korralduse 
kuulutada meeleparandust pattude andeksandmiseks kõikidele rahvastele. Evan-
geeliumi jutustuse lõpul on veel kirjeldus Jeesuse taevassevõtmisest Jeruuslemma 
lähistel Betaania127 külakese piirkonnas (Lk 24:36–53). Eksegeetiliselt on oletatud, 
et algsetes pärimustes moodustasid Jeesuse ülesäratamine surnuist ja üles võtmine 
kuidagi ühe sündmuse. Hiljem on sellest kujunenud arusaam kaheetapilisest sünd-
muste ketist (Aejmelaeus 1994:337–345).

Sünoptiliste evangeeliumide pärimusliinidel oli suur summaarne mõju Jeesuse 
järgijate varajase usuveendumuse kujunemisele. Grupil naistel on olnud erilised 
kogemused, mis erinevad jüngrite kogemustest ja Pauluse sule läbi kuju saanud 
ilmumiskogemustest. Luuka evangeeliumi (Lk 24:49–53) ja Apostlite tegude raa-
matu (Ap 1:1–11) kohaselt on suunda andvaks saanud arusaam suurte sündmuste 
toimumisest Jeruusalemmas. Matteuse ja Luuka evangeeliumid lasevad järeldada, et 
126	Galilead esile tõstvat pärimust jüngrite esialgse rännusihtkohana kinnitavad hilisemad 

Mt 28:16–20 ja Jh 21:1–25. Matteuse evangeeliumi lõpp rikastab jutustust sellega, et nimetul 
Galilea mäel saavad üksteist jüngrit korralduse teha Jeesuse jüngriteks kõik rahvad. Johannese 
21:24–25 annab aga mõista, et eespool mainitud nimetu jüngri tunnistus on saanud raama-
tuks, mis oma lühidusest hoolimata on sama tähtis või tähtsamgi kui Jeesuse tegude kirjapa-
nekuks vaja minevate hüpoteetiliste raamatute hulk, mida ometi kogu maailm (κόσμος) ei 
mahutaks. Seesama maailm, mis tekkis Jeesuse kui lihaks saanud Sõna läbi ja mis teda ära ei 
tundnud.

127	Viide Betaaniale leidus juba Jeesuse lähenemisel Jeruusalemmale, enne tähelepanu äratanud 
sissesõitu pühasse linna (Lk 19:29). Jeruusalemm on püha linn, kus jüngrid rüütatakse väega 
kõrgest (Lk 24:49).



72

Jeesuse ilmumised leidsid aset pikema aja kui mõne päeva jooksul ning Ap 1:1–3 
kohaselt kestsid ilmumised koos jüngrite õpetamisega 40 päeva.

Johannese evangeeliumi autor tundis mitut pärimusliini ja lõimis need oma-
laadseks tervikuks. Jüngrid kogesid surnuist ülesäratatud Jeesusega kohtumisi nii 
Jereuusalemmas kui Galileas. Esimene kohtuja oli Jeruusalemmas Maarja Magda-
leena (Jh 20:11–18), siis grupp jüngreid (Jh 20:19–29) ning seejärel seitse jüngrit 
Galileas Tibeeriase järve ääres (Jh 21:1–21). Kolm jüngrit on nimepidi esitatud, 
kahele on viidatud nende isa Sebedeuse kaudu ning kaks on jäänud ilma nimeta. 
Jutustuse hilisem kulg laseb järeldada, et üks nimetuks jäänuist oli „jünger, keda 
Jeesus armastas“ (Jh 21:20–23).

Kui „see jünger, keda Jeesus armastas“ oli sama, keda nimetati „selleks teiseks 
jüngriks“ ja kes koos Peetrusega hauale jooksis ja hiljem hauda sisse astus ning nägi 
ja uskus (Jh 20:1–10), on põhjust järeldada, et evangeeliumi lõpliku redaktsiooni 
kohaselt võib sama jüngrit näha ka Jeesuse risti juures (Jh 19:25–27). Sellisel juhul 
viitas evangelist tunnistajale, kes oli mitmete episoodide pealtnägija ning kellele 
lõpuks omistatakse kõigest evangeeliumis jutustatust tõese tunnistaja autoriteet 
(Jh 21:24–25).

Missugune oli „selle teise jüngri“ kogemus? Lugeja ei saa selle kohta esialgu sel-
get viidet. Tõenäoliselt nägi ta seda, mida Maarja Magdaleena oli temale ja Peetru-
sele juba teatanud – et nad on Issanda hauast ära viinud ja me ei tea, kuhu nad on ta 
pannud (Jh 20:2). Seega teatab hiliseim evangeelium Maarja kaudu sama, mida tei-
sed evangeeliumid – et hauas ei ole Jeesuse ihu. Maarjast sai esimene Jeesuse nägija 
ning selle kogemuse jüngritele kuulutaja. Samas jääb „selle teise jüngri“ uskumisele 
jõudmise tähendus vähemalt esialgu hämaruse varju.

Neljanda evangelisti jutustuse eripära annab võimaluse võrrelda seda episoodi 
jünger Tooma looga, kes ei uskunud enne nägemist (Jh 20:24–29). Jeesuse sõnad, 
et õndsad on need, kes ei näe, kuid usuvad, võib viidata kahes suunas:

Esiteks tagasiviitena teisele jüngrile, kes uskus midagi rohkemat kui seda, et 
haud on tühi. Evangelist võis siin viidata mõistva usu tärkamisele. Sellisel juhul on 
tegemist usuga, mis oskab Jumala antud märke õigesti tõlgendada. Jumal näitab ini-
mesele midagi ja inimene, kes mõistab seda õigesti, näeb selles Jumala ime tõendust 
(Aejmelaeus 1996: 94). Evangelisti peene märguande avaram mõte võib olla see, et 
nägemisest saab teha nii tõeseid kui valesid järeldusi. Ent kehtib ka vastupidine. Ka 
mitte nägemisest võib teha nii valesid kui ka tõeseid järeldusi.

Teiseks võivad Toomale öeldud sõnad viidata ka ettepoole. Need on siis tuleva-
sed põlvkonnad, kes elavad ajaloo jätkudes ja kellele Jeesus enam sellisel kombel ei 
ilmu. Sellega on neilegi antud võimalus uskuda ilma nägemiseta ja samas kogeda 
Püha Vaimu toimet, kes tuletab meelde kõigi nende sõnade sisu ja tähendust, mida 

AJAJAGAJA



73

Jeesus on öelnud: Aga Lohutaja, Püha Vaim, kelle Isa saadab minu nimel, tema õpetab 
teile kõik ja tuletab teile meelde kõik, mida mina teile olen öelnud (Jh 14:26). 

g) Jeesuse surnuist ülesäratamise ja ilmumiste kuulutamise dünaamikast

Apostel Paulus ei olnud esimene ülesäratatud Jeesuse ilmutuse saaja, aga ta on 
vanim kirjalik tunnistaja. Ta kirjutas palju, kuid kõneles veel rohkem. Erinevad 
harud temast lähtunud suulisest pärimusest levisid, põimusid omavahel ja teisene-
sid. Nii kirjeldas Luukas Saulusele osakssaanud kogemust kolmel üksteisest mõne 
üksikasja osas erineval kombel (Ap 9:1–8; 22:6–11 ja 26:12–18). Võib ju huvituda 
nimetatud kirjelduste pärimusloolisest ja redaktsiooniloolisest analüüsist, ent ole-
tustest olulisem on teadvustada selle episoodi esituste mõjulooline tähendus esimese 
sajandi teise poole kristluses.

Paulus tundis vajadust selgitada nii Korintoses asuvatele juutidele kui ka kreek-
lastele surnuist ülestõusmise saladuse olemust nõnda, et sama tekst toimiks mõle-
mas suunas. Surnuist ülesäratamine on võimas eshatoloogiline akord, ent enne seda 
oli vaja ära klaarida kaalukas küsimus Jeesuse ristist: juutidele oli see Messiaga seo-
tuse tõttu tõeline skandaal ja pahandus, kreeklastele aga lihtsalt mõttetu rumalus. 
Ristisurmaga kaasnes häbi, mis kandus ka surija omastele ja poolehoidjatele. Mes-
sialt oodati väekust, ent Paulus näitas Jeesuse surnuist üles äratamise kaudu, et just 
Jeesuse surm ristil on vägi, nimelt Jumala vägi. Tarkust otsivatele kreeklastele aga 
osutas Jumal oma tarkust, mis ületab inimliku arusaamise (1Kr 1:17–31).

Rist ei saa muutuda tühiseks. Kuid kõikidele korintlastele arusaamiseks vermi-
tud õpetus Jeesuse ristisurmast ja surnuist ülesäratamisest ongi samal ajal evangee-
lium. Just evangeelium on see, mille üks osa on sõna ristist!128 Salmiga 1Kr 1:17 
algab kirja suure teoloogia esitamine: Kristus läkitas Pauluse evangeeliumi kuulu-
tama, et Kristuse enda rist ei muutuks tühiseks! Rist on ajajagaja. Variserliku päri-
muse kohaselt õppinud Paulus avastas, et ta võib Kristuse pärast kõik seni kasuks 
peetu kahjuks arvata. Teadmised ei andnud Paulusele seda, mida ta nüüd on saanud 
Issanda Kristuse Jeesuse kõikeületava tunnetuse129 kaudu (Fl 3:4–9).
128	Põlatud rist on ikka olnud maailmale pahanduseks. Sõna ristist on raske ning ka ristiinimesel 

ja ristikirikul on kiusatus risti teotuse eest eemale põgeneda. Kergem on lugupeetavat ning 
mugavat elu elada. Siiski on tõsisel kristlusel vaja ikka ja jälle meelde tuletada laulu „Õudse 
mäekünka peal“, milles on refräärina korduvad sõnad:
„Oh, see rist mulle armsaks on saand,/ selle vägi mind õndsaks on teind!/ Risti teotust ma siin 
kannatan/ kuni krooni kord pärida saan!“

129	Filipi kirjas esitas Paulus veendumuse niisugusest tunnetusest (γνῶσις), mille tulemusel Pau-
lus soovis, et ta leitaks olevat Kristuse sees. See tähendab, Kristuse ehk TEMA sees (ἐν αὐτῷ). 
See uus olek kaotas tema enda õiguse ning andis asemele Kristusesse uskumise alusel saadava 
õiguse (Fl 3:8–9). Leida end Kristuse sees näitab saladuse teist poolt võrreldes Jumala Poja 
ilmumiskogemusega Pauluses endas (Gl 1:15).



74

Mis oli mootor, mis Pauluse liikuma pani ja tööle läkitas? Selleks pidi olema 
veendumus oma Kristuse-kogemuste õigsuses ja saadud misjoniülesande eshatoloo-
gilises tähtsuses. 

h) Kokkuvõtlikud tähelepanekud

•	 Ehkki Pauluse kirjutised ei sisalda tühja haua leidmise kirjeldusi, ei järeldu 
siit, et ta ei oleks võinud lõpuks evangeeliumidesse jõudnud suulisi pärimusi 
teada. Samuti võib tema ülestõusmiskäsitluste ja antropoloogiliste arutluste 
põhjal järeldada, et Paulus eeldas, et Jeesuse haud oli tühi. Ei ole teada mitte-
kristlikke allikaid, mis teataksid, et Jeesuse haud ei oleks olnud tühi!

•	 Uurijad on üsna üksmeelsed selles, et pärimused tühjast hauast ja Jeesuse 
ilmumistest kulgesid alguses eraldi pärimuslõngadena (Uro 1995: 100–101). 
Ent läbi nelja evangeeliumi jooksev tühja haua rõhutamine lisas Jeesuse 
ilmumiste jutustuste alusel sündinud ülestõusmisusule teise, usku kinnitava 
aspekti.

•	 On põhjust järeldada, et Pauluse poolt 1Kr 15 alguses kirja pandud varajane 
usutunnistus Jeesuse ilmumistest hulgale tunnistajatele oli laiemalt tuntud.130 
Paulus edastas selle tunnistuse korintlastele ja sellele alusele ehitas üles kogu 
peatükki hõlmava kujutluse inimeste surnuist ülesäratamisest ja ihu muutu-
misest ehk teistsuguseks saamisest.131 Küll aga ei ole selle eshatoloogilise pildi 
leviku ja mõju kohta lihtne ajaloolist ülevaadet anda.

•	 On tähelepanuväärne, et noormeestena või inglitena kogetud isikute sõnum 
naistele on kõikides sünoptilistes evangeeliumides peaaegu identne: Teda ei 
ole siin, ta on üles äratatud.132 Ülestõusmist tähistav tegusõna ἐγείρω on pas-
siivi vormis, mis täpsemalt tähendab seda, et Jeesus on üles äratatud. Rõhk 
on Jumala tööl, kes on subjekt ja kes Jeesuse surnuist üles äratas (Eskola ja 
Junkkaala 1994: 13).

130	Paulus ei nimeta tunnistajatena naisi. See ei ole sisulises vastuolus evangeeliumide tunnis-
tustega haual käinud naiste kogemustest. Esiteks ei püüdnud Paulus rekonstrueerida nädala 
esimese päeva sündmuste kirjeldust evangeeliumide žanri laadis. Teiseks ei olnud mõtet tuua 
20 aastat peale sündmuste toimumist oma usutunnistusse sisse naisi, kelle tunnisusväärtus 
selle aja ühiskonnas oli madal (Eskola ja Junkkaala 1994: 13–14).

131	Lisaks täiendus Rooma kirjast: Kui nüüd teis elab selle Vaim, kes Jeesuse surnuist üles äratas, siis 
see, kes Kristuse surnuist üles äratas, teeb ka teie surelikud ihud elavaks oma Vaimu läbi, kes teis 
elab (Rm 8:11).

132	Inglite nägemist kohtab Piiblis nendes seostes, kus sealpoolsus mõnel ajahtkel siispoolsusega 
kohtub, sellesse meie ajastusse sisse murrab (Eskola ja Junkkaala 1994: 19).

AJAJAGAJA



75

•	 Evangeeliumide kirjeldused Jeesuse ilmumistest Jeruusalemmas ja Galileas 
võivad põhineda sama vanadele pärimustele kui Pauluse poolt 1Kr 15 esitatu. 
Me ei tea täpselt, missugusel kujul need pärimused Pauluse tegevuse ajal levi-
nud olid. Evangeeliumides sisalduvate ilmumiste kirjelduste praegune kuju 
võimaldab nende pärimuste varasemaid vorme vaid osaliselt välja selgitada.

•	 Mida tahes võidakse arvata Jeesuse surnuist ülesäratamise kohta, tõsiasi on, 
et suur hulk tema järgijaid veendusid selles. Ehkki maailm muidu jätkas oma 
kulgu nagu ennegi, oli Jumal siin senitundmatult toiminud ja sellel sündmu-
sel on püsiv tähendus kogu tuleviku jaoks (Wedderburn 2005: 17–19).

•	 Varajaste kristlaste jaoks tähendas ülesäratamise usus elamine selle usu tun-
nistamist: 

Kui sa oma suuga tunnistad, et Jeesus on Issand, ja oma südames usud, et Jumal on ta 
üles äratanud surnuist, siis sind päästetakse, sest südamega usutakse õiguseks, suuga aga 
tunnistatakse päästeks (Rm 10:9–10).



Jeesus-rahvas Jeruusalemmas
„… Ja vaata, mina läkitan teie üle oma Isa tõotuse. Teie aga viibige

selles linnas, kuni teid rüütatakse väega kõrgelt!“ (Lk 24:49)

Jeesuse töö kulges kogu avaliku tegevuse aja juutkonna piires ja peamiselt Galileas. 
Ent Jeesus äratas märgatavat tähelepanu ka pühas linnas Jeruusalemmas, kus tal oli 
samuti sündinud arvestatava suurusega jüngrite hulk.

Kui ma sind unustan, Jeruusalemm, siis ununegu mu parem käsi! Jäägu mu keel 
kinni suulae külge, kui ma sinule ei mõtleks, kui ma ei paneks Jeruusalemma oma üle-
maks rõõmuks! (Ps 137:6–7)

Jeesus koondas enda ümber inimesi, kelles ta äratas enda vastu kiindumust ja 
piiritut usaldust. Nemad kandsid edasi tema isiku mõju ja õpetuse seemet. Oskus 
panna end armastama sel määral, et see armastus ka pärast tema surma ei haihtu-
nud, tulenes Jeesuse isiksusest. See vapustas tema kaasaegseid kõige enam (Renan 
1966: 155).

Kuidagi suubus sellesse vapustusse uus keerisena toimunud protsess, mille päästis 
valla Jeesuse ilmumistest tingitud värske tuulepuhang. Tuul puhub, kuhu ta tahab, 
ja sa kuuled ta häält, kuid ei tea, kust ta tuleb ja kuhu ta läheb. Niisamuti on kõigiga, 
kes on sündinud Vaimust (Jh 3:8). See tuul, mis tuli, kust ta saadeti ja puhus, kuhu 
ta tahtis, saatis teele, tõukas tagant ja väestas väikeste ja lihtsate inimeste kuulutust 
surnuist ülesäratatud Naatsareti Jeesusest kui Issandast ja Messiast. Selle tuule mõju 
sai esialgu enim nähtavaks Jeruusalemmas.133

133	Meie ainsaks allikaks on siin Luukas, kes on Jeruusalemma tähenduse põiminud maailma-
misjonit kujutavasse lausesse: ... vaid te saate väe Pühalt Vaimult, kes tuleb teie üle, ja te peate 
olema minu tunnistajad Jeruusalemmas ja kogu Juuda- ja Samaariamaal ning ilmamaa äärteni
(Ap 1:8). See lause on ühtlasi Apostlite tegude raamatu lühike kolmeosaline sisukord ja luge-
mise teejuht.

3



77

3.1. Jätkuvuse side – katkestus ja seejärel uued jätkuvused

Jeesuse ristilöömise ja matmise järel muutus Jeesus-rahva olukord järsult. Kadunud 
oli igapäevane eluosadus Jeesusega ja temalt õppimise võimalus. Loomulik küsimus 
oli, kas sellega kõik senine lõpeb.

Ent Jeesuse ilmumised jüngritele avaldasid niisugust mõju, et see tõi kaasa Jeesus-
rahva uue koondumise. Seejärel võib alustada rääkimist algkristluse elukorralduses 
aset leidnud esimestest institutsionaliseerumistest.

•	 Esmalt kogunesid jüngrid Jeruusalemmas väikese ning alguses silmapaistmatu 
sotsiaalse grupina. Võibolla võib seda praeguse aja sõnakasutuse kohaselt 
nimetada juutlikuks reformiliikumiseks traditsiooniliselt toimiva religioosse 
institutsiooni hõlmas. Apostlite tegude raamatu kohaselt näib, et Jeesuse 
„need kaksteist“ kadusid grupina vaateväljalt. Nimeliselt ja nähtavalt tegut-
sevad edasi Peetrus ja Sebedeuse poeg Johannes ning Jeesuse poolvend Jaako-
bus. Siiski viis niinimetatud „kaheteistkümne“ taastamine Mattiase valimi-
seni, kellega täideti arvu 12 tähendus juutidest Jeesus-rahvale (Ap 1:12–26).

•	 Teiseks sündis korraldus, et kogudusse vastuvõtmine toimub ristimisega, 
mille alusmuster leiti Johannese ristimispraktikast. Ristiti peale meelepa-
randust, ent ristiti Jeesuse Kristuse nimesse134 koos Püha Vaimu tõotusega 
(Ap 2:38). Seda saab jälgida alates Ap 8:16 ning eraldi tähisena on välja too-
dud Sauluse ristimine (Ap 9:18).

•	 Kolmandaks hakkasid algkristlased pidama usulisi kogunemisi sabatile järg-
neval ehk nädala esimesel päeval. Sellest sai ka leivamurdmise ehk Issanda 
lauale kogunemise päev ning Issanda päev (Ap 2:42, 20:7; Ilm 1:10). Üheks 
uue institutsiooni kujunemise näiteks võib pidada ka leskede eest hoolitse-
mise korraldamist, millest jutustab Ap 6:1–6 (Colpe 1987: 65–67).

a) Küsimused esimeste kristlike gruppide sotsioloogilistest tunnustest oma 
ühiskonnas

Kristlus sündis Galilea oludes, kogus end Jeruusalemmas ja hakkas hiljem õitsema 
suurtes kreekalikes linnades. Kõikjal saadavad meid küsimused, kuidas see kõik juh-
tus ja miks see nii juhtus. On teada, et algset Jeesuse arameakeelset õpetust kanti 
suuliselt edasi ja see vormiti hiljem kreeka keelde. Jeesus-rahva liikumise uus kodu-
paik Jeruusalemm erines nii rahvalähedase eluviisiga Galileast kui ka end muust 

134	Kreeka keele väljendusviis pakub siin Jeesuse või Jeesuse Kristuse nimega seoses ristimise 
puhul küll variante epi, en või eis kujul, ent püüda nende eripära eesti keeles erineval kujul 
edasi anda ei ole otstarbekas.

3.1. Jätkuvuse side – katkestus ja seejärel uued jätkuvused



78

maailmast eristanud Qumranist. Aga Jeruusalemm erines ka neist hellenistlikest 
linnadest, nagu Antiookia, Tessaloonika, Efesos, Korintos ja Rooma, kuhu ristiusk 
peatselt jõudis.135 Misjoni edu Antiookias rajas tugipunkti väljaspool Iisraeli, mis oli 
vajalik edasiseks tööks.

Lähiminevik pakkus eeldusi omavahelist osaduslikkust üles näitava kristluse 
omaks võtmisele Vahemere maades. Kuidas?

Esiteks oli Platon teoses „Riik“ avaldanud mõtet, et päriselt ehtne inimlik loo-
mus leiab oma väljenduse osalusdemokraatlikus kogukonnas. Kui nii, siis sai just 
algkristliku ekklēsia eluviisi kogemine selleks hälliks, mis kinnitas, et filosoofi idee 
osutub toimivaks ka uue Jeesus-liikumise näitel (Judge 2008: 11). Teiseks teame, 
et riikliku institutsionaalse elukorralduse kõrval säilis ka keisririigi ajal paralleelne 
väikevormiline majapidamislik kord136, mis toimis isandate, emandate, teenrite, 
ümmardajate ja orjade koostööna. Mõlema aspekti ühiseks tunnuseks on grupi liik-
mete omavaheline osaduslikkus, mis üksikisikuid seob ja toetab. 

Kuidas sobitati sellesse keskkonda varakristlike koguduste elukorraldus? Paulus 
selgitas seda filosoofiast tuttavate kodukordade soovitustega. Erilist tähelepanu pöö-
ras ta meeste, naiste, ülemuste ja teenijate kohustustele. Jeesuse varasem kuulutus 
andis selleks alust. Jeesus oli end kuulajatele esitanud nii Pojana137 kui ka teenijana, 
tema jüngrid on aga samuti teenijad.138

Sotsioloogilises plaanis oli Jeesuse liikumine üks osa juutlikust rahvakehandist. 
Nad olid jätkuvalt Jeruusalemma templi kultuskoguduse liikmed.139 See tähendas, 
et jagati oma rahva õndsusloolist pärimustikku ja teisi traditsioone. Jätkati osalemist 
templiteenistustel ja suhtlemist oma sugulastega ning tuttavatega. Usk sellesse, et 
Jumal on Jeesuse surnuist üles äratanud, ei pruukinud esialgu templi institutsiooni 
ja Jeesus-rahva vahele otsustavat ebakõla tekitada.

Juutlus oli seesmiselt mitmepalgeline Iisraeli rahvast ühendav religioon ja Jeesus-
rahvas oli selle sees nagu üks võimalus. Ent aja jooksul lisandus rohkem arusaamade 
erinevusi nii sümbolimaailmade kui ka usu praktiseerimise vallas. Praktilised erine-
135	Otsides vastust uue usu vastuvõtmise kiiruse põhjustele, sobib panna tähele mustrit, kuidas 

Apostlite tegude raamat näitab sammhaaval teiste rahvaste liikmetele uste avamist kogudusse. 
Teravusest ei jää puudu Korneeliuse loo sisulisel vaatlusel. Oli ju Korneelius Rooma okupat-
siooniväe esindaja.

136	Inglise keeles household.
137	Kõik on mu Isa andnud mulle, ja keegi muu ei tunne Poega kui vaid Isa, ega ükski tunne Isa kui 

vaid Poeg ja see, kellele Poeg seda iganes tahab ilmutada (Mt 11:27).
138	Mt 12:18; 10:25.
139	Küsimus, kas see kahekordne kuuluvus ja lojaalsus on võimalik, ei olnud alguses asjakohane; 

selle esitas hilisem teoloogia. Identiteedi ja teineteist välistama hakkavate grupiteadvuste 
teema sai kujuneda aegamööda. Alles reformiliikumise silmnähtava kaugenemisega ema-
kogukonnast kaasneb eralduva kogukonna nimetamine sektiks.

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



79

vused hakkavad rohkem silma (Wedderburn 2005: 37). Meil pole vastust küsimu-
sele, et kui algkristlased jätkasid pühakojas palvustel käimist, kuidas sobitasid nad 
templis läbiviidava lepitusohvri tähenduse oma usuga Jeesuse surmaga teostatud 
lepitusse.

b) Prohveti ja tema järgijate juurest uue liikumise sünni poole

Ajaloolise uurimise üks raskusi seisneb selles, millistel alustel kirjeldada Jeesuse 
esmase, Galileas sündinud jüngerkonna ning tema hilisemate järgijate gruppide 
erinevusi ja sarnasusi. Näiteks Bruce Malina teeb vahet kolmel veidi erineva rõhu-
asetusega järgijaskonnal. Ta nimetab Jeesuse algseid galilealastest järgijaid „Jeesus-
Messia grupiks“ (the Jesus Messiah group) ning hilisemaid järgijate rühmi „messiali-
keks Jeesus-gruppideks“ (the Messianic Jesus groups) ja „ülesäratatud Jeesuse gruppi-
deks“ (the Resurrected Jesus groups) (Malina 2001: 155–156).

Bruce Malina soov rühmi selgemalt iseloomustada aitab arutlust edasi viia. Kuna 
üksnes Iisraelil olid messiad, on niisugused ingliskeelsed tähistused sotsiaalpsühho-
loogiliselt ja religioonilooliselt mõistetavad. Mina eelistan esitada Jeesuse liikumise 
kulgu lihtsamalt kahe põhietapi kujul, lähtudes Jeesuse maapealsest tegevusest ja 
surnuist ülesäratatud Jeesuse ilmumisest jüngritele:

1) See, mida Malina nimetab the Jesus Messiah group, on esmane Jeesus-rahvas 
peamiselt Galileas, st need, kes järgisid Jeesust tema maapealse tegevuse ajal.

2) Galilea esmasele Jeesus-rahvale järgnes peale Jeesuse surnuist ülesäratamist 
Jeesus-rahvas Jeruusalemmas ja kogu Iisraelis ning mõne aja möödudes teiste 
rahvaste seas (Malinal the Messianic Jesus groups ja the Resurrected Jesus groups). 
Täpsemaks eristuseks on siin kriteeriume raske leida.

Kirjanduskriitika võimaldab näha, kuidas antiikautorid kujundasid oma teostele nn 
autonoomse kirjandusliku maailma140 omaenda struktuuri, reeglite ja tähendustega. 
Ent Uue Testamendi ajaloolistel sündmustel põhinevate tekstide puhul on oluline 
ka teine, sotsiaalse tasandi vaatepunkt. Kuidas mõista seda, et just usukogukonna 
kogemused olid need tegurid, mis sünnitasid uued, omaenda kogukonna jaoks vaja-
likud tekstid?

140	Philip Esler analüüsib Bergeri ja Luckmanni sümbolimaailmade teooria alusel seda, kuidas 
kirjanduskriitiline lähenemine tekstidele üksinda ei ole piisav omaaegsete sündmuste mõist-
miseks. Hoolimata kasust, mida annab vaade, et tekstid kujundavad nähtuse nimega autono-
mous literary worlds, jääb puudu arusaamast, et nende tekstide kujundajatel ei olnud esikohal 
kirjanduslikud huvid, vaid vajadus kujundada sümboolseid ja institutsionaalseid baldahhiine 
või taevalaotusi (ingl canopies), milledes kogukonnad, milledele need kujundati, võivad leida 
tähenduse neile vaenulikuks muutuvas maailmas (Esler 1994: 12–18).

3.1. Jätkuvuse side – katkestus ja seejärel uued jätkuvused



80

c) Jeruusalemma usukogukonna141 elust meelsuse ja usu vaates

Esimese kogukonna kohta teame vähe, ent olemasoleva materjali põhjal võib ole-
tada, et usu sisuline külg ja kogukondliku elu ühiskondlik külg olid omavahel 
tihedalt seotud. Uuesti koondunud Jeesuse järgijate eluviis andis tunnistust nende 
meelsusest ja usust, mille impulss oli värske mälestus Jeesusest ja tema õpetusest:

1) Jeesus mõistis olevikku korraga nii rõõmuajana kui ka tulevase kohtu ja lõp-
liku pääsemise ootuse ajana. Kristliku usu olemusse kuulub täisvereline elamine 
juba kingitud õndsuse ja tulevikus oodatava täiuse vahelises pinges.

2) Jüngrid kogesid endi omaksvõttu Jumala poolt Jeesuse isikus. Seepärast kuu-
lus ka selle põlvkonna elu juurde elav isiklik suhe Jeesusega, mis rajas aluse ja 
andis väe isikliku suhte tõeks elamiseks kaasinimeste seas.

3) Jeruusalemma usukogukond püüdis elada ka Jeesuse selle hoiaku järgi, et 
armastuse jagamine on tähtsam kultuslikust puhtusest ja selle rituaalsetest reeg-
litest.

4) Samas toetas mõnede Toora nõuete rõhutamine ligimese jäägitut teenimist, 
nagu näitas dialoog rikka mehe ja Jeesuse vahel. Siiski ei eeldanud Jeesuse järgi-
mine tingimata vahekordade katkestamist oma perekonnaga.142

5) Koguduse enesemõistmine Jumala kutsutud pühadena tähendab, et nad 
mõistsid end lõpuaegsete äravalitutena, kes püüavad juba nüüd ja siin elada tule-
vase Jumala kuningriigi korra järgi (Fischer 1995: 64).

6) Paljud algkoguduse liikmed mäletasid seda tõsiasja ja juhindusid muljest, et 
Jeesus ei suunanud neid eraklikku kogukonda. Nagu ta ise elas oma rahva keskel, 
nii peame seda tegema ka meie.

7) Jeruusalemma kogukond oli samas ka Jeesuse poolt läkitatute kogukond. 
Luukas esitas seda sidusa loogilise jätkuna – esmalt läkitas ta seitsekümmend 
jüngrit evangeeliumi kuulutama ja haigeid tervendama. Sellele peaproovile toe-
tus suur ülesanne olla Jeesuse tunnistaja kuni ilmamaa äärteni (Lk 10:1–11 → 
Ap 1:6–8).

141	Inglise vaste võiks olla faith community või religious assembly.
142	Esmalt annab Mk 10:17–31 rikkale nõu müüa oma varandus, jagada vaestele ja järgida Jee-

sust. Teisalt teadis Paulus pärimust Peetruse kohta, kes oli saanud Jeesuse järgijaks abielus 
olles ja käis misjonireisidel koos oma naisega (1Kr 9:5).

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



81

d) Kodu kui majakond ja osaduse koda

Olude sunnil ei olnud kogukonna liikmetel võimalik koguneda mujal kui templis 
ja kodudes (Ap 1:12; 2:46–47). Ühe kodu kohta teame, et see oli Maarja, Johannes 
Markuse ema maja (Ap 12:12). Tavalised kodud olid Jeruusalemma Jeesus-rahvale 
pühakojad, see oli kõik, mis neil oli, ja neil tuli olla rõõmus selle võimaluse üle. 
Kodud olid avatud paigad toetuse ja rõõmu jagamiseks ning vajadusel kaitseks ning 
varjupaigaks. Kodud olid uue usukogukonna peamised palve, ülistuse, armastuse ja 
püha õhtusöömaaja ning osaduse kohad ka veel teisel sajandil (Foster 1997: 20–31). 
Algse kogukonna tuumiku moodustasid galilealased, ent me ei tea, kelle juures nad 
majalesid ja mis tööd nad Jeruusalemmas elatise jaoks tegid (Ap 1:11; 2:7).

Arvestades asjaoluga, et Jeruusalemma algusaegade koguduses oli ka mujalt, ees-
kätt Galileast pärit inimesi, tuleb pidada ühist katusealust ja toidulauda mingi aja 
jooksul ja mingites piirides möödapääsmatuks. Niisugune ohvrimeelsus rajas turva-
tunde ja aitas panna alust armastusel põhineva koguduse enesetunde selginemisele. 
Lühikesele märkele oma vara vabatahtlikust müümisest ja raha jagamisest vastavalt 
vajadusele lisandub hiljem näide Hananiasest ja Safiirast, kes püüdsid oma vara 
jaotamise vabatahtlikku heldust matkida pettuse abi. Nende eksimus seisnes kogu-
dusele valetamises, mida nimetatakse Issanda Vaimu kiusamiseks (Ap 5:9).143

Eetilises plaanis püsis üksteise ainelise toetamise põhimõte elavana pikemalt ka 
sellepärast, et eshatoloogilises perepektiivis muutub liigne rikkus koormaks. Omand 
haarab meelevalla inimese südame üle ja muudab tema käitumise ligimese suhtes 
kalgiks. Uut meelsust vormib aga Issanda Vaim, kes võtab ära katte Vana Testa-
mendi teksti lugemisel ning teeb vabaks ja kirkaks (2Kr 3:16–18). 

Luukas nimetab usku toetava nn kognitiivse teljena apostlite õpetust, mida ta 
peab lugejatele tuntuks ilma pikema iseloomustuseta. Milles võis apostlite õpetus 
seisneda? Ilmselt oli keskse kaaluga Vana Testamendi tõlgendamine Jeesusest läh-
tuvalt, keda usuti Messiana ja Issandana. Apostlite õpetuse mustri leiab Peetruse 
kõnedest Ap 2:14–36 ning Ap 3:12–25. On ilmne, et apostlite õpetus hõlmas ka 
leivamurdmise ehk Jeesuse juhatatud viimse paasasöömaaja tähenduse selgitamist 
ning Iisraeli senise palvepraktika kujundamist ühises osaduses palvetamise harju-
museks (Ap 2:42).

143	Jeruusalemma koguduse algaegadel olnud ühise vara jagamise seesuguseid näiteid nagu 
Hananiase ja Safiira lugu hiljem enam ei esine. Jutustuse tuum pärineb ilmselt varaseimast 
ajast nende usklike hulgast, kelle seas oli rohkesti Jeesusega isiklikult kokku puutunuid ja 
kelle seas ootus Jeesuse peatsele tulemisele oli elav. Aja möödudes ja uute koguduste sündides 
väljaspoole Iisraeli ei saanud enam eeldada seesuguse algse lähedustunde edasi elamist. 

3.1. Jätkuvuse side – katkestus ja seejärel uued jätkuvused



82

e) Missugune võis olla Jeruusalemma algkoguduse enesetunnetus?

Paulus avas justkui tahmatult ühe olulise vaate, mis oli sündinud tema enda koge-
muse põhjal. Ta mainis 1Kr 15:9 ja Gl 1:13 kahetsusega tõsiasja, et on taga kiusa-
nud Jumala kogudust. Selle enesenimetuse päritolu võib olla kahetine. Kas väljen-
dub siin ajalooline märge, et Jeruusalemma ja Juudamaa kogudused ise tundsid end 
Jumala kogudustena ja seetõttu ennast nii ka nimetasid? Või avaldub selles Pauluse 
reaktsioon peale Jeesuse ilmutuse kogemist, kui ta oma suureks meelehärmiks avas-
tas, et need, keda ta taga kiusas, olidki tegelik Jumala kogudus?

Luukas annab Ap 9:5 esitatud Jeesuse sõnadega „Mina olen Jeesus, keda sa taga 
kiusad“ võimaluse selliseks järelduseks. Jeruusalemlased võisid end mõista eshato-
loogilise Jumala kogudusena (qahal Jahve), ning Paulus võis olla sellest kuulnud. See 
ei välista, et Pauluses sai see teadmine ilmutuse läbi võimendunud veendumuseks. 
Siin võib näha seesmist mehhanismi, mille tulemusel Jumala kogudus sai Pauluse 
jaoks Kristuse ihu tähenduse. Selle heaks ei olnud siis enam ükski kannatus liiga 
ränk.

Eklesioloogilised seisukohad tulenesid kõige tähtsamast, kristoloogiast. Kristuse 
ülesäratamisel surnuist oli kõikjaleulatuv toime, mida Paulus oma tekstides selgitas. 
Jeesuse ülesäratamine surnuist ei olnud iseseisev üksiknähtus, vaid eshatoloogiline 
märk. See Jumala tegu tähendab eelmaitset tulevasest, mil Jumala väe ja Kristuse 
kuningliku väe põimumine saavad piduliku akordi:

Nüüd aga on Kristus üles äratatud surnuist, uudseviljana magamaläinutest. Et surm 
on tulnud inimese kaudu, siis tuleb ka surnute ülestõusmine inimese kaudu; sest nõnda 
nagu kõik inimesed surevad Aadamas, nõnda tehakse ka kõik elavaks Kristuses. Aga 
igaüks oma järjekorras: uudseviljana Kristus, pärast seda Kristuse omad tema taastule-
kul; ja siis tuleb lõpp, kui ta loovutab kuningriigi Jumalale ja Isale, olles kõrvaldanud 
iga valitsuse ja iga meelevalla ja väe. Sest tema peab valitsema kuningana, kuni Jumal 
paneb kõik vaenlased tema jalge alla. (1Kr 15:20–25) 

Peagi saabus messia mõiste ümbermõtestamise aeg. Jeesusesse usuti kui juba tul-
nud Messiasse, kelle Jumal on sellesse ausse ülendanud (Ap 2:36). Jumal on teinud 
Jeesuse Messiaks ja Issandaks. Peetruse jutluse kohaselt leiab Messias Jeesuse taas-
tulemine aset peale kosumisaegu (Ap 3:19–21). Jeesuse ülendatust näitab väljend 
Jumala Poeg väes, mida kinnitab Ap 9:20 ja Gl 1:16 ning 1Ts 1:10 öeldu seos (Dunn 
2009: 216). Jeesuse enda kohta kasutatud tähistus Inimese Poeg esineb näiteks mär-
ter Stefanose lahkumishüüu osana.144 Hiljem taandus Inimese Poja nimetus Jeesuse 
kui Messia kuulutamise ees.

144	Ap 7:56.

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



83

Kristoloogia kujunemist vaadates paistab silma Jeesuse tihe seos Püha Vaimuga. 
Jeesusel oli juba enne ülesvõtmist meelevald kuulutada Püha Vaimu väe tulemist 
jüngrite peale (Ap 1:8). Hiljem loeme, kuidas Jeesus Naatsaretlasest tunnistamise 
järel langes Püha Vaim nende peale, kes sõna kuulsid (Ap 10:44). Aja kulgedes 
leiame usku sellesse, kuidas Jeesuse Vaim käis kaasas misjoniga ning kuidas seesama 
Jeesuse Vaim võis ka mitte lubada Paulusel ja Timoteosel mõnda paikkonda mat-
kata (Ap 16:7).

Vaimu toimimise põhjendusi ei leidu evangeeliumides, Pauluse kirjades ega ka 
Apostlite tegude raamatus. Küll aga saab Vaimu toime avaldusi märgata pühendu-
mises surnuist üles äratatud ja ülendatud Jeesusele.145 See on entusiasm, mis õhkub 
Uue Testamendi kirjutistest. See on julgus jätkata ka peale Stefanose hukkamist146 
Jeesuse järgimist ja kuulutamist.

f ) Jeruusalemma algkoguduse elust sündmustiku vaates

Jeesus-rahvaga, linna kogukonnaga ja valitseva kõrgkihiga seotud varajasi sündmusi 
Jeruusalemmas kirjeldab Luukas Apostlite tegude raamatus.147 Selles ajaloolises 
tagasivaates avaldub kaksikteose koostaja aja jooksul küpsenud pilk. Luuka vaade 
minevikule hõlmas Jeesuse maapealset elu kui õndsussündmust ja jätkus kristluse 
ajaloo esitamisena kuuekümnendate aastateni.

Jeruusalemm sai kristluse emakoguduse paigaks. Linn ise eksisteeris templi-
kultuse pidamise eesmärgi täitmiseks. Jeruusalemm oli Iisraeli keskpunkt ja süda 
ning tempel oli Jeruusalemma keskpunkt ja süda. Arvatavasti koondusid ka Gali-
least pärit jüngrid Jeruusalemma selleks, et olla armastatud templile võimalikult 
lähedal. Tulevaste suurte sündmuste ootuses oli hea olla templi ja Siioni läheduses 
(Dunn 2009: 235). Kui Paulus kirjas galaatlastele (2:9) nimetas Jaakobust, Peetrust 
ja Johannest sammasteks, siis kinnitab see vaadet, et Jeruusalemma kogukond elas 
loomulikus suhtes templiga.

Pärimus Jeesuse sõnadest kinnitas veendumust, et templil on koht usulises elus 
nii praegu kui ka tulevikus: „Kui sa nüüd oma ohvriandi altarile tood ja sulle tuleb 
meelde, et su vennal on midagi sinu vastu, siis jäta oma and altari ette ja mine lepi 
esmalt ära oma vennaga ja alles siis tule ja too oma and!“ (Mt 5:23–24). Templiteenis-
tus jätkus ning Jeesuse jüngritele meelde jäänud aktsioon selle eesõues pidi teenima 

145	Jeesuse ülendamiskristoloogia üks tugitekste oli Psalm 110, eriti selle algusosa 110:1.
146	Ap 6:8–7:60.
147	Apostlite tegude raamatu peatükid 6 ja 7 edastavad elava pildi heebreakeelsete ja kreekakeel-

sete juutide, kreeka nimedega diakonite, preestrite, väljastpoolt Iisraeli pärinevate juutide 
ning Süneedrioni liikmete omavahelistest suhetest ja seostest veel Jeruusalemmaga piirduva 
algkoguduse varajastel etappidel.

3.1. Jätkuvuse side – katkestus ja seejärel uued jätkuvused



84

templi puhtaks saamist, et see võiks olla Iisraeli Jumala poole palvetamise kohaks 
kõikidele rahvastele.

Eri rahvaste jumakartlikke liikmeid elas ka Jeruusalemmas ja osa neist oli liitu-
nud Jeesus-rahvaga. Uus usuline ja ühiskondlik praktika koguduse elus oli alanud. 
Luukas esitab seiga, et väidetavalt ei hoolitsetud kreekakeelsete ja heebreakeelsete 
juutide leskede eest ühesuguse pühendumusega (Ap 6:1). See teema ei leia küll 
hiljem pikemat käsitlust, ent on piisav heitmaks valgust koguduse rahvusliku ja kul-
tuurilise koosseisu mitmekesisusest kerkinud küsimustele. Kellele siin viidatakse?

Olukorra esialgseks lahendamiseks algkoguduse siseselt piisas ilmselt sellest, 
et palvega ja käte pealepanemisega seati hoolekandja ametisse seitse kreekapärase 
nimega juuti, nimetades nad diakoniteks. Luukas pidas aga vajalikuks sellest laie-
malt kirjutada.148 Luuka jutustus rõhutab hiljem mitte niivõrd hoolekannet, kui-
võrd nii Stefanose kui ka Filippose õpetustegevust ja Jeesuse isiku kuulutamist.

Mis sai edasi? Luuka jutustuse Ap 6:1–7 lõpul on lühike märge, et mitmed 
preestrid võtsid omaks selle usu, mida apostlid kuulutasid. Preestrid olid suures osas 
saduseride rühmitusest ning ameti poolest seotud templiga. See on viide esimeste 
saduseride liitumisest kogudusega. Johannese evangeelium mainis juba Jeesuse tege-
vuse ajal variser Nikodeemost, kes salaja Jeesusega vestlema tuli ja tema ihu mat-
misel Arimaatia Joosepit abistas (Jh 3:1–21; 19:38–42). Esimese sajandi teise poole 
teated viitavad ka Iisraeli keskklassi liikmetele, kes Jeesuse liikumisega tihedamasse 
kokkupuutesse jõudsid.

g) Stefanos, tema kõne ja tema hukkamise tagajärjed

Samas peatükis ilmneb, et diakon Stefanose vastu tõstetud süüdistus keskendus 
templi vastu öeldud sõnadele. Ta olla öelnud, et Jeesus Naatsaretlane hävitab selle 
koha ja muudab kombed, mis Mooses meile on pärandanud (Ap 6:13–14).

Sotsioloogilises vaates on huvitav, et Stefanose süüdistajatena nimetatakse 
väljastpoolt Iisraeli, Kiliikiast ning Aasiast pärinevaid juute. Stefanose pikk kõne149 
suurel määral saduseridest koosneva Süneedrioni ees kätkeb endas Luuka ajaloo-
teoloogilist käsitlust. Kõne algas Iisraeli püha ajaloo kriitilise kujutamisega alates 
Aabrahamist ning hõlmas Jumala prohvetitele tehtud ülekohut kuni sõnadeni: 
Saalomon ehitas aga temale koja. Kuid Kõigekõrgem ei ela kätega tehtus, nagu prohvet 
ütleb (Ap 7:47–48). Seetõttu näib, et ka Jeruusalemma templi tähendus ja autori-
teet muutuvad suhteliseks. On ju taevas Pühakirja järgi Jumala troon ja maa tema 
jalajäri. Missuguse koja siis tahavad juudid Jumalale ehitada?
148	Tõenäoliselt oli koguduse praktika sellel perioodil niisugune, et heebreakeelsete ja kreekakeel-

sete juutide kooskäimised toimusid eraldi.
149	Kogu Stefanose kõne hõlmab salme Ap 7:2–53.

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



85

Stefanose kõnes kõlas uuel kujul Jeesuse kurb ennustus templi hävitamise kohta 
(Mk 13:1–2 par). Stefanose kohtuprotsessi sarnasus Jeesuse üle peetud kohtupida-
misega suureneb veelgi, kui meenutada, et ka Jeesusele esitati Süneedrioni ees temp-
lit puudutavad valesüüdistused (Mk 14:58).150 Luuka ajaloolises vaates esitatuna 
kõlasid Stefanose sõnad nagu Jeesuse sõnade järelkaja.

Enamik templiteenistuse puutumatusest huvitatud sadusere on siinsetes sünd-
mustes esitatud kui Jeesuse liikumise vastased. Enamik ülempreestreid pärines sadu-
seride hulgast (Tasmuth 2017: 138). Stefanos hukati omakohtu korras väljaspool 
linna (Ap 7:54–60). Igatahes lasevad Ap 6–7 sündmuste kirjeldused märgata alg-
koguduses tekkinud arvamuste lahknemist templi ja selle usulise tähenduse kaalu-
kuse küsimuses.

Stefanose kui esimese veretunnistaja surmaga kaasnes ajalooline pööre, millel 
oli mitu aspekti. Esiteks sai Stefanose hukkamine otsekui päästikuks Jeruusalemma 
koguduse esimesele tagakiusamisele: Sel päeval tõusis suur tagakiusamine koguduse 
vastu ja kõik peale apostlite hajutati mööda Juuda- ja Samaariamaad (Ap 8:1). Tei-
seks markeerib Luukas selle sündmusega variser Sauluse aktiivset ülesastumist 
Jeesus-rahva vastu (Ap 8:3). Kolmandaks avanes aga Jeruusalemma koguduse haju-
tatud liikmetel võimalus evangeeliumi kuulutamiseks Juudamaal ja Samaariamaal 
(Ap 8:4).

h) Samaaria koht misjoniloos

Luuka jutustuse kompositsioon on meisterlik. Hajutatute hulgas oli ka Filippos, 
kelle kuulutustöö algas nüüd Samaarias. Filippose kõnedel põhinev misjonilugu 
oli ühtaegu otsekui Stefanose märtrisurmaga külvatud seeme uuel põllul, nüüd 
aga juutide jaoks vastuolulise tähendusega Samaarias. Selle käigus avanes kaks uut 
liini. Esimene kõneleb rüvedate vaimude väljaajamisest, millega saab ühendada ka 
kohalike poolt Suureks peetud nõid Siimona meelemuutuse (Ap 8:5–24). Teine liin 
esitas esimese päris võõramaalase, kaugelt Etioopiast pärit kojaülema usuletulemise 
ja ristimise Filippose poolt (Ap 8:26–40). Jutustuse lõpp on huvitav selle poolest, 
et ehkki kojaülemast enam ei kõnelda, näis ta seejärel minevat tagasi omale maale 
ja oli esimene kristlane Etioopias. Nii näidatakse Jeesuse nime jõudmist väljapoole 
Iisraeli usukogukonna piire nii usulises kui ka geograafilises plaanis.

Jeruusalemma autoriteet ilmnes selles, et Samaariasse kandunud misjonit tuli 
kinnitada Peetrusel ja varajastel aastatel teda sageli saatval Johannesel. Jeesusesse 
uskuma hakanud samaarlasi ristiti Issanda Jeesuse nimesse, ent Püha Vaimu said 
nad Peetruse ja Johannese palve ning käte pealepanemise kaudu (Ap 8:14–18).

150	Vt Ap 6:8 – 7:60.

3.1. Jätkuvuse side – katkestus ja seejärel uued jätkuvused



86

Samaaria-suunalisel misjonil olid ka varasemad Jeesuse isikust lähtuvad eellood. 
Luukas esitas loo Jeesusest ja jüngritest, kes läksid läbi Samaaria Jeruusalemma 
poole. Siis samaarlased ei võtnud veel Jeesust vastu (Lk 9:51–56). Hiljem esitas 
Luukas teistest evangeeliumidest puuduva loo kümne pidalitõbise tervendamisest, 
kus ainsana Jeesust tänama tulnud mees oli ilmselt samaarlane (Lk 17:11–19). 
Johannese evangeelium aga esitas jutustuse Jeesuse enda misjonist Samaarias, kus 
Samaaria naine tunnistas Jeesuse Messiaks ja hiljem hakkas palju samaarlasi Jeesu-
sesse uskuma (Jh 4:1–42).

Nõnda täitsid Ap 8 jutustatud sündmused Jeesuse korralduse selle etapi, mis pidi 
viima tunnistuse temast Juudamaale ja Samaariamaale (Ap 1:8). Sündmused paigu-
tuvad esimese sajandi kolmekümnendate aastate algusesse. Silma paistab kontekst 
– seoses Samaaria misjoniga nimetatakse esmakordselt Saulust ja tema kava minna 
Damaskusesse kristlasi vangistama.151

Varajase kristluse ajalugu oli jõudnud arameakeelsete ja kreekakeelsete juutide 
endi piires keelelise ja kultuurilise mitmekesisuseni. Jeesuse nime kuulutamine ja 
vastuvõtmine oli jõudnud Samaariasse ja Etioopiasse. Sellel etapil on vajalik teha 
vahearutlus, mille tingib lihtsana näiv mõiste algkristlus. Mida see sõna tähistab?

Selles mõistes põimuvad keelelised, kultuurilised, usulised, sotsiaalsed, teoloo-
gia-ajaloolised ning eksistentsiaalsed elemendid. Kes olid siis need algkristlased? 
Neid küsimusi kaalutakse alapeatükkides 3.2., 3.3. ja 3.4.

3.2. Algkristlastena käsitletavate gruppide enesemääratlustest 
ja esinemisvormidest

Teoloogilises kirjanduses on harjutud algkristlasi määratlema väljastpoolt ja tagant-
järele nii, nagu oleneks tulemus hilisematest kirjutajatest endist. Selle taga on 
eurooplaslik hoiak: „Meie siinsetes kirikutes oleme päris kristlased.“ Niisuguse har-
jumuse varjus on raske näha, missugune võis olla algkristlaste algne enesemääratlus, 
iseend seestpoolt vaatav aspekt. See küsimus polegi lihtsalt vastatav.

Jeesus, tema omaenda Iisraeli rahvas, tema „kadunud lambad“ (Mt 15:24), 
sugulased ja lähimad õpilased, tema algse liikumise liikmed ja ka suurem osa tema 
esimese põlvkonna järgijaid olid juudid. Jeesuse jüngrite, tema toetajate ja poole-
hoidjate seas olid esindatud erinevad ühiskonnagrupid. Kõiki neid – kellest enamik 
pärines Galileast – ühendas usk Jeesusesse, misõttu neid sobib nimetada Jeesus-

151	Samaaria misjoni jutustusele eelnes Sauluse sissetoomine Ap 7:57–8:3 ning jutustusele 
järgneb Sauluse enda algatatud teekond Damaskusesse sihiga vangistada usuteel käijaid 
(Ap 9:1–2).

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



87

rahvaks. Luuka andmetel kuulutasid Jumala kuningriigi lähedust lisaks 12-le apost-
liks kutsutud jüngrile veel 70 õpilast. Jeesust järgis ka rühm varakamaid naisi, nagu 
Johanna ja Susanna (Lk 8:1–3; 10:1–12 ja 17–20). Samuti saatis mingi osa rahvast 
teda teekonnal Jeruusalemma ja mõned neist olid ka ristilöömise ja matmise tunnis-
tajad (Mk 15:40–41; Lk 23:55).

Pärast Jeesuse surnuist ülesäratamist jätkasid tema järelkäijate rühmad iseseis-
vat kooskäimist peamiselt Jeruusalemmas. Seda osaduslikku kogu nimetatakse ena-
masti algkoguduseks ja ka Jeruusalemma emakoguduseks. Kuidas võidi nimetada 
Jeesuse järgijaid siis, kui nad vahetult peale Jeesuse surnuist ülesäratamist temast 
avalikult kuulutasid?

Nelipühasündmuse järel liitus Jeesus-rahva tuumikrühmaga palju uusi liikmeid, 
kellest Luukas nimetab kahte eristatavat gruppi, kreekakeelseid juute ehk nn hel-
leniste152 ja heebreakeelseid (täpsemalt küll arameakeelseid) juute ehk heebrealasi 
(kr k ἑβραῖοί) (Ap 6:1). Need nimetused esitas mitte-juut Luukas, kes isiklikult 
ei kogenud algkogudust seestpoolt. Meil ei ole otsest kirjalikku teavet selle kohta, 
kuidas koguduse liikmed end ise umbes aastail 30–40 pKr nimetasid. Samas pidid 
nimetused hellenistid ja heebrealased lugejatele midagi ütlema.
Seetõttu kerkivad küsimused:

(1) Mille alusel sündisid hellenistide ja heebrealaste nimetused ning mida need 
sisuliselt tähendasid?

(2) Missugune seos võis nendel nimetustel olla gruppide endi enesemääratlusega 
ja tulevaste sündmustega?

Nende tähistuste avamine ei ole kerge. Kui heebrealased ja hellenistid on esimesed 
viited algkristlastele, siis lisandusid neile peatselt uued nimetused nagu kristuslased 
(kr!)(Ap 11:26) ja naatsaretlaste lahk (Ap 24:5). Kõik nimetused väljendavad ajaloo-
lisi, sotsiaalseid, emotsionaalseid ja usulisi tunnuseid. 

Apostel Paulus esitas oma arusaamu juutide kui rahva, Jeesust järgivate juutide 
kui isikute ja ka koguduste kohta. Juute ja paganaid eristades nimetas ta juuti-
deks neid, kes ei ole „patused paganate seast“ (Gl 2:15).153 Pauluselt pärinevad 
ka mõned teised määratlused, mille alusel võib teha järeldusi varajaste kristlaste 

152	Kreeka keeles ainsuses ἑλληνιστής ehk kreeka keelt esimese keelena kõnelev juut. Nende all 
mõeldakse tõenäoliselt diasporaa ehk hajala kreekakeelses keskkonnas üles kasvanud juute, 
kes olid Jeruusalemma elama asunud.

153	Eestikeelne sõna „pagan“ on meie kultuuris hakanud tähistama mittekristlast. Sõna kasutus 
pärineb aga ladina keelest, kus paganus tähendab talupoeglikku külaellu puutuvaid asju, ka 
külaelanikku või talupoega. Paulus kasutas siin ja sageli ka mujal kreeka sõna ἔθνος, mille 
vaste võiks olla „rahvas“, mitmuses aga „rahvad“ mittejuutide tähenduses.

3.2. Algkristlastena käsitletavate gruppide enesemääratlustest ja esinemisvormidest



88

enesemõistmise kohta eeldusel, et Pauluse kasutatud kujundid ei saanud olla luge-
jatele päris võõrad.

Karl Martin Fischer tõdeb, et varajane kogudus mõistis end eshatoloogilise 
Jumala rahvana (Fischer 1995: 61–64). Ent Jumala rahvana mõistis end ka Jeesuse-
aegne juutkond ehk teisisõnu oma ajaloole tagasi vaatav Iisrael. Seda saab järeldada 
Vanast Testamendist. Usu eshatoloogiline aspekt tugevnes eriti alates 2. sajandist 
eKr, seda esitavad näiteks Taanieli raamat ja Makkabeide raamatud.

a) Kogukondlikkus elamisviisina ja kujundina

Vana Testamendi vaate kohaselt tajusid etnilised juudid end qahal-tüüpi kogukon-
nana, mis hõlmas kogu Iisraeli rahvast. Algkristluses võeti heebreakeelse sõna qahal 
kreeka vastena kasutusele naissoost sõna ekklēsia (ἐκκλησία), mis ilmselt sai üldka-
sutatavaks apostel Pauluse mõjul. Seejuures ei ole qahal ja ekklēsia täielikult kattu-
vad mõisted, sest ekklēsia tähendas rahvakoosolekut ja linnriigi ehk polis’e vabade 
kodanike halduslikku hääletuskogu, ent mitte tingimata kõiki linnaelanikke. Ekklē-
sia viis läbi ametiisikute valimisi, ametiülesannete täitmise kontrolli, langetas otsu-
seid sõja ja rahu üle ning tegeles seadusandlusega. Seega oli ekklēsia demokraatliku 
linnriigi elukorralduse oluline organ, mis oli potentsiaalsetele kristlastele tuttav ja 
loomult pigem positiivse tähendusega mõiste.154

Pauluse kirjad lasevad arvata, et ta pidas kogudusi Jeesusesse uskuva usugrupi 
enesekorralduse eest vastutavateks organiteks. Juutkonnas ilmselt oli olukord eri-
nev, sest kogu Iisrael võis end mõista kui üks suur välja valitud kogukond. Iisrael 
oligi ainsana Jumala kogudus ehk qahal. Keeled vormivad vaateid maailmale, usule 
ja iseendale ning peegeldavad seda, kuidas midagi mõistetakse.

Sotsioloogilises plaanis toimivad grupi mõisted ja identiteedi tähistused kahte-
pidi. Esiteks grupi sees, kujundades ja kinnistades liikmete enesemõistmist ning 
kuuluvustunnet. Teiseks toimivad need väljapoole, andes kõne tasandil märku, kel-
lena kõrvalseisjad gruppi näevad.

b) Kuidas suunavad kasutatavad tähistused ja nende tõlked algkristluse mõ-
testamist?

Jätkuvalt arutletakse milliste kriteeriumide alusel oleks algkristlust kõige õigem aja-
liselt piiritleda. Kõige lühemat ajavahemikku hõlmav võimalus on pidada algkrist-
luse lõpuks aastat 70 pKr. Sel aastal toimunud Jeruusalemma linna ja teise templi 
hävitamine muutis poliitilist, usulist ning majanduslikku maastikku. Teine võima-

154	Üksikasjaliku ülevaate Pauluse vaatest kogudusele saab artiklist „Pauluse nägemus Kristuse 
kogudusest“ (Tasmuth 2011).

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



89

lus on lõpetada algkristluse vaatlus umbes aastaga 100, niisiis ajaga, mil olid juba 
olemas kõik neli kanoonilist evangeeliumit ja pea kõik muud Uue Testamendi kir-
jutised. Ent vaatlus võib ulatuda isegi teise sajandi esimese veerandi lõpuni. Siis 
olid igal juhul olemas kõik Uue Testamendi kirjutised ja ka suur osa apostlike isade 
kirjutisi.155

Käesolev käsitlus asetab pearõhu perioodile 30–70 pKr, ulatudes sellest kauge-
male, aastani umbes 100 pKr siis, kui mõjulooline vaade seda vajab. Kõige raske-
mini kirjeldatav aeg on aga periood 30–50 pKr. Esiteks on selle kohta vähe täpselt 
dateeritavaid allikaid ning teiseks eeldab see vastamist varajase kristluse identiteedi-
loomega seotud küsimustele. Need on küsimused, millele vihjab raamatu pealkiri 
ja sissejuhatuses esitatud küsimused: kuidas elas edasi Galileas sündinud Jeesus-
rahvas? Kuidas sündis ja kujunes Jeruusalemma algkogudus? Kuidas sai Naatsareti 
Jeesus keskseks isikuks nii juutide kui ka rahvaste seas?

Algkristluse varajase ajaloo niisugune piiritlemine võimaldab täpsustada uuri-
mise mahtu. Algkristlus on laialt kasutatav katusmõiste, millega kaasneb ka nii-
nimetatud juudikristluse mõiste. Mis see on, kas mõiste või pigem kujund, ja mida 
see tähendab? Juudikristluse mõiste kasutamine ei ole usuteaduslikus kirjanduses 
kaugeltki ühemõtteline. Miks?

•	 Esiteks sellepärast, et Piiblis juudikristlus kui mõiste puudub, seda hakati 
kasutama alles sajandeid hiljem tagasivaatavas tähenduses. Piibli algkeel-
tes puuduvad sõnad või sõnadegrupid, mida võiks tõlkida juudikristluseks 
(Colpe 1987: 59).

•	 Teiseks seonduvad juudikristluse mõistega ka muud eesti keeles kasutatavad 
teemakohased märksõnad, nagu juudid ja Juuda, iisraellased ja Iisrael, juut-
lus ja judaism. Ning muidugi kreeka keelel baseeruv katusmõiste kristlus ise. 
Eestikeelne juudikristlus on liitsõna, mille mõlemad pooled vajavad üheselt 
arusaadavat määratlust. Juudikristluse määratlemise katse puudutab aga kõiki 
äsja nimetatud märksõnu. 

•	 Kolmandaks ei saa juudikristluse teema juurde asuda enne, kui on teadvus-
tatud ja selgitatud terminite juutlus ja judaism ristkasutusest tekkivaid ras-
kuseid. Eesti usuteadusliku ja laiemalt kristliku kirjanduse üks probleeme 
on tõlgete mõjul tekkinud ebajärjekindlus. Mõlemad sõnad, nii juutlus kui 
judaism, esinevad sageli isegi samas tekstis justkui sünonüümid. See tekitab 
segadust.

155	Algkristluse ajaloo käsitlemise probleeme kirjeldas K. M. Fischer koos arutlusega ajaliste 
etappide ning võimalike terminite üle, nagu algkristlus, apostlik aeg, Uue Testamendi ajastu 
(Fischer 1995: 25–33). 

3.2. Algkristlastena käsitletavate gruppide enesemääratlustest ja esinemisvormidest



90

Kõikide nende terminite juured on heebrea ja kreeka keeles, ent eesti keelde on 
nad jõudnud suuremate indoeuroopa keelte kaudu. Eesti lugeja jaoks peitub osa 
raskustest saksa sõna Judentum ja inglise sõna Judaism erinevustes eesti keele suh-
tes. Tõlkimine reedab esimesed raskused, kuid leksika ei kata kogu problemaatikat. 
Teoloogilises kirjanduses on aja jooksul kujunenud terminite kasutamise võrgus-
tik, milles ebamäärasused arutluste sõnakasutuses ennast kordavad. Kirjandus sageli 
paljundab iseenda vigu, aga kas seda üldse saab reguleerida?

c) Inglise ja saksa keeleruumide surve meie mõistekujundusele 

Inglise keeles kasutatakse sõna Judaism laialdaselt üldmõistena, mille all peetakse sil-
mas kogu Iisraeli religiooni ajalugu kuni tänapäevani välja. „Judaismi ajalooks“ on 
eesti keelde tõlgitud ka Martin Goodmani raamatu pealkiri „A History of Judaism“; 
selles teoses jälgib autor „arenguid judaismi sees ühest perioodist teise“ (Goodman 
2025: 27). On mõistetav, et inglise keeles kirjutaval juudisoost autoril ei ole otsest 
vajadust eristada terminoloogiliselt Jeruusalemma templi hävitamisele eelnevat ja 
järgnevat aega. Inglise keeles ongi seda pea võimatu teha.

Vormiliselt jäljendab ingliskeelne sõna kõige lähemalt kreeka sõna Ioudaismos, 
mis esineb kirjalikult esmakordselt Teises Makkabeide raamatus 2. sajandil eKr. 
Eesti keelde on see EPS 1999/2000 Piiblis tõlgitud sõnaga juutlus (mitte otselae-
nuna judaism).156 Kontekst näitab, et juutlusena mõisteti usuliselt veendunud juu-
tide vastupanu võõraste kultuurimõjude ja ideoloogiate survele. See oli karmi ole-
lusvõitluse aeg, kus olid kaalul rahva usuline ja kultuuriline identiteet (2Mak 2:21). 
Mõiste sündis identiteediloome ja usu säilitamise instrumendina.

Saksakeelse sõna Judentum esimeseks vasteks annavad sõnaraamatud samuti 
juutlus. Tavaliselt tähistatakse saksa keeleruumis sõnaga Judentum kogu Iisraeli reli-
giooni ajalugu nii enne algkristluse tekkimist kui ka selle algaegadel ning hiljemgi. 
Saksa Judentum ning inglise Judaism on seega suuresti samatähenduslikud ja neid 
kasutatakse kogu Iisraeli usu ajalugu katvatena. Teisisõnu tähistatakse nendega juu-
tide nii Jeesuse eelset, Jeesuse aegset kui ka hilisemat uskumisviisi kuni tänapäevani 
välja. Seega siis kokku rohkem kui 2500 aasta pikkust perioodi.

Vahel täpsustatakse sõna Judaism kasutamist viitega Iisraeli usundile alates teise 
templi ehitamisest 515 eKr kuni selle hävitamiseni 70 pKr. Siis lisatakse täpsustu-
sed kujul Early Judaism või ka Second Temple Judaism. See aitab eristada vaadelda-
vat perioodi hilisemast ajast nimega Later Judaism. Martin Hengeli kuulus raamat 

156	Juudas Makkabi (Makkabeuse) juhtimisel edenenud vabadussõda Jeruusalemma templi 
tagasivallutamise ja taaspühitsemise nimel enne teise eelkristliku sajandi keskpaika toimus 
ilmse innukuse saatel. Kirjeldatakse indu, mida toetasid taevased ilmutused neile, kes juutluse 
(Ιουδαϊσμός) eest võitlesid vapralt ja andumusega (2Mak 2:19–23).

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



91

„Judentum und Hellenismus“ (1973) keskendub ajale alates Makkabeide perioodist 
kuni esimese kristliku sajandi lõpuni ja kohati ka teise sajandi keskpaigani. See on 
osa perioodist juudi religiooni ajaloos, mida kirjeldabki ingliskeelne väljend Early 
Judaism (Hengel 1973: 1–7). Just selle perioodi lõpp kattub varajase kristluse aja-
looga. Sarnaselt näeb ajalugu ka Martin Goodman, kes jaotas oma raamatu sisukor-
ras esimesed peatükid sisuliste tunnuste alusel nõnda:

I osa: Algupära (u 2000 eKr – 70 pKr); II osa: Toora tõlgendamine (200 eKr – 
70 pKr); III osa: Rabiinliku judaismi väljakujunemine (70–1500). Siit saab teha 
kolm järeldust:

Esiteks kordub aegu eristav aasta 70 pKr mitmel korral ja osutub määravaks 
teguriks juudi religiooni ajaloo periodiseerimisel. Teiseks markeerib raamatu II 
osa ehk aastad 200 eKr – 70 pKr juutkonna ajaloo värvikat perioodi. See on aeg 
Antiochos IV Epifanese terrori ja Makkabeide ülestõusu ning juudi sõja ja väepealik 
Tituse Jeruusalemma vallutamise ning teise templi hävitamise vahel. Seesama aeg 
on ühtlasi ka Uue Testamendi ajastulooline kese. Kolmandaks viitab aasta 70 pKr 
rabiinliku judaismi kujunemise algusele. 

Jeesuse kuulutus ning Peetruse ja Pauluse tegevus toimusid enne teise templi 
hävitamist aastal 70 pKr. Sellel sündmusel oli suur mõju kogu piirkonna rahva 
elukorraldusele, juutlusele kui usule ja ka tärkavale kristlusele. Teist korda ajaloos 
lakkas olemast Jeruusalemma tempel kui juutide usuline keskus.157 Tulevikku ette 
ei teatud, ent kuna usul on alati austatav minevik, viljastatav olevik ja ettepoole 
suunatud perspektiiv, siis mingi aja möödudes pidid juudid hakkama arvestama 
võimalusega, et templit võibolla enam üles ei ehitata. Usu raskuspunkte ja vorme 
asuti ümber mõtestama, nagu seda tehti kord esimese eksiili ehk Paabeli vangipõlve 
ajal kuuendal sajandil eKr. 

d) Missugused on eesti keele võimalused lisada sisulist täpsust?

Paabeli vangipõlve järel taastatud Jeruusalemma teise templi püsimise ja selle lõpu 
aegset Iisraeli religiooni sobib eesti keeles nimetada juutluseks. Sellisel juhul jääb 
termin judaism justnagu „üle“ ja sellega võib osutada teise templi hävitamise järg-
sele usulisusele. Teisel sajandil puhkes õitsele juudi rabide õpetustraditsioon ehk 
teisisõnu rabiinlik judaism, mis viis Mišna ja Talmudi koostamiseni. Algkristluse 
157	K. M. Fischeri raamatu eestikeelses tõlkes on veel üks väljend, mis võimaldab sündmuste 

täpsustavat esitamist. Selles tõlkes tähistab juutkond terviklikku mõistet, millega võetakse 
kokku juudid kui rahvas kogu nende eluviisi, usu ja praktikaga. Seda ilmestab kahesuunaline 
liikumine. Alanud protsessi esimene pool on kristlaste lahkulöömine juutkonnast kristlaste 
teise ja kolmanda põlvkonna ajal. Teine pool on aga juutkonna lahkulöömine kristlusest, 
mille jooksul Fischer viitab ka juudikristlusele. Eesti tõlkes on vastava alapeatüki pealkirjaks 
„Juudakristluse tee“ (Fischer 1995: 136–151).

3.2. Algkristlastena käsitletavate gruppide enesemääratlustest ja esinemisvormidest



92

ja Uue Testamendi ajaloo kontekstis viitab see ajale peale juudi õpetlaste Jamnia 
sinodit (u 90 pKr). Seega sobib judaismi termin tähistama juutide religiooni alates 
teisest sajandist kuni tänapäevani (Tasmuth ja Kurg 2022: 23–33).158

Samas eeldab juutluse ja judaismi osaline eristamine eesti keeles ka jätkuvuse 
tunnistamist Iisraeli usu kogu pika ajaloo jooksul. Jätkuvuse ja erisuse mõtet ning 
seda, kuidas erinevaid ajaperioode nimetada inglise, saksa ja eesti keeles, illustreerib 
järgnev skeem:

515 eK	 →  0–30 pKr  → 70 pKr → 100 pKr  →  2. sajand ja edasi

Early Judaism, kasutusel on ka 

Second Temple Judaism 

Judaism Rabbinic Judaism

Judentum Judentum Judentum Rabbinisches Judentum

juutlus (hilis)juutlus algav judaism rabiinlik judaism

Jeesuse ja algkristluse ajale eelneva ning nendega kaasaegse Iisraeli religiooni erista-
miseks hilisemast kasutatakse täiendiga väljendeid Early Judaism või Second Temple 
Judaism. Nii ka näiteks David Syme Russell, kes kasutab esimese sajandi Iisraeli reli-
giooni jaoks terminit Early Judaism. Tema raamat pealkirjaga „From Early Judaism 
to Early Church“ käsitleb Jeesuse ja apostlite kaasaegset Iisraeli religiooni koos samal 
ajal sündiva algkristlusega. Algkristluse jaoks kasutab ta terminit Early Church.

Jeesuse õpetust iseloomustas ta väljendiga Judaism transformed, mida eesti keeles 
võiks terminoloogilise järjekindluse huvides tõlkida „ümberkujundatud juutluseks“ 
(Russell 1986: 17). Minu hinnangul võimaldab eesti keel teha siin terminoloogi-
lise eristuse, saame öelda, et kristliku usu aeg hakkas kulgema paralleelselt Iisraeli 
religiooni looga, mille muutunud kuju alates teisest sajandist pKr nimetame judais-
miks.

Juutluse algust vaadeldakse alates kirjatundjast ja preestrist Esrast, kes tuli 
5. sajandil eKr Paabeli eksiilist Jeruusalemma ja mõjutas Juudamaa elukorralduse 
uuesti üles ehitamist. Pool tuhat aastat hiljem elas Jeesus-rahvas Galileas ja Jeruu-
salemmas juutluse rüpes selle ühe haruna, kelle jaoks Naatsareti Jeesus oli Messias, 
Päästja ning Issand. Seetõttu ei ole juutluse ja esimeste aastakümnete Jeesus-rahva 
vahelise suure vastuolu otsimine põhjendatud.

158	Niisugune vaade on varasemalt esitatud Uue Testamendi teoloogia õpiku sissejuhatavas osas 
(Tasmuth 2020: 22–23, vt koos alaviitega 10). Juutluse kujust teise templi ajastu lõpul on 
võimalik lugeda ka raamatust „Jeesus. Kuningriik. Läkitamine“ (Tasmuth ja Kurg 2022: 
23–33, vt koos aineregistri viidetega). 

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



93

Juutluse vormumine rabiinlikuks judaismiks algas küll kohe peale Jeruusalemma 
hävitamist 70 pKr, ent sai päriselt hoo sisse alates teise sajandi keskelt, kui ka bar 
Kochba ülestõus (132–135 pKr) oli veriselt maha surutud. Midagi pidi rahva ja 
usu edasi kestmiseks ette võtma.159 See toimus samal ajal, kui kristliku usu aluste 
kinnitamiseks hakkasid sõna võtma apologeedid, kellest tuntuim oli 2. sajandi alul 
Palestiinas sündinud kreeklane Justinus Märter. Justinus ei vastandanud kreeka kul-
tuuri ja kristlust, tunnustas filosoofe, olles samas kriitiline, ning väitis, et Kristus 
on Sokratesest võrratult kõrgem. Seoses juutidega ja nende usuga ei väljendanud ta 
vaenu, vaid esitas viisaka väitluse oma kahekõnes juut Trüfoniga.160 Ka Tertullianus, 
kes tegutses 2. sajandi lõpul, ei tegelenud otseselt judaismile vastandumisega, vaid 
distantseerus pigem hellenistlikust filosoofiast, küsides, mis on Ateenal pistmist 
Jeruusalemmaga.161 Selleks ajaks olid aga kristluse ja judaismi, kristlaste ja juutide 
teed juba lihtsalt lahku läinud.

3.3. Algkristluse162 varajased lühikirjeldused Uues Testamendis

Jeesusele pühendunute usu ja elu kirjeldused on kohati lühikesed, mõne sõnaga 
mõõdetavad usutunnistused, nagu näiteks „Jeesus on Issand“ (Rm 10:9). Vahel on 
need eluliste juhtumite näited, nagu Hananiase ja Safiira lugu Ap 5:1–11 või ka 
mahukamad jutlused, nagu Ap 2:14–36.

Vanimad allikad pärinevad Pauluselt, hilisemad evangelistidelt ja teiste UT kir-
jutiste autoritelt. Iisraeli soost Paulus märkis, et heebrea rahvast sündinud heebrea 
mehena võiks ta päritolu põhjal väga uhke olla (Fl 3:3–6). Värsked Jeesusesse usku-
jad tundsid end nii üksikisikutena kui grupina tõelise Jumala kogudusena, erinedes

159	Wayne Meeks peab põhjendatuks Jakob Neusneri vaadet, et just kahe järjestikuse juutide 
ülestõusu mahasurumise ning maad ja Jeruusalemma tabanud hävingu tulemusel sündis nn 
rabiinlik revolutsioon. Ühtlasi on siin probleem algkristluse ja juutluse suhte analüüsimiseks, 
kuna andmeid juutluse kujust esimesel sajandil napib. Rabiinliku judaismi pärand on liiga 
hiline selgitamaks Jeesuse, apostlite ja algkristluse aja juutluse loomust. „The rabbinic revolu-
tion was too late to explain what Judaism was like when Christianity was born“ (Meeks 2001: 
24).

160	Kristlusesse pöördus Justinus ilmselt Efesoses, kus toimus ka väitlus juut Trüfoniga. Justinus 
ei taganenud usust ja hukati 160-ndail aastail (Lane 2002: 18–19).

161	Ülevaate saamiseks 2. sajandi teise poole ja lõpu poleemikast vaata Lane 2002: 22–25 ja Vogel 
2015: 49–51. 

162	Inglise keeles leidub erinevaid tähistusi, näiteks Early Christianity, Original Christianity, Emb-
ryonic Christianity, Emergent Christianity ning vahel isegi Primitive Christianity. Saksakeelne 
tavaväljend on Urchristentum.

3.3. Algkristluse varajased lühikirjeldused Uues Testamendis



94

nii juutidest kui ka kreeklastest (1Kr 10:32). Paulus esitas mõtte, et kõik Iisraelist163 

pärinevad inimesed ei ole veel päriselt Iisrael (Rm 9:6–7).
Sarnaselt Iisraeli teadlikkusele oma äravalitusest on ka Jeesusesse uskujad äravali-

tud rahvas (Rm 8:33). Veelgi enam, sarnaselt Iisraelile omistatud pühadusele on ka 
nemad pühad (2Kr 8:4), pealegi veel kutsutud pühad (Rm 1:7; 1Kr 1:2).

Pauluse kuulutuse põhjal võib kokkuvõtlikult öelda, et Galaatia, Korintose, 
Rooma ja sellest järelduvalt ka kõikide teiste koguduste eri rahvusest usklikud on 
Jumala kogudus ning kutsutud pühad. Ent nad on seda kõike ei millegi muu kui 
Iisraelile kingitusena antud valimise, kutsumise ja pühaduse alusel. Jumala tegevus-
mustrit nähtavaks tegev mudel on see, mis esmalt toimis Iisraelis ja mis toimib 
nüüd Jumala uue rahva heaks. Järjepidevuse tagab tõdemus, et seejuures jääb uus 
rahvas ikkagi seotuks Iisraeliga. 

Hilisemast ajast, näiteks Origeneselt pärit andmetest on teada, et juudi rahvu-
sest Jeesusesse uskujad on end nimetanud ka vaesteks ehk heebrea keeles ebionim 
(Fischer 1995: 63). Uuest Testamendist otseselt sellist enesenimetust ei leia, kuid 
kristlike koguduste vaesed on sage teema.

Vaesus ja rikkus on sama vanad inimesi lahutavad tegurid kui inimkond ise. 
Elatusvahendite aluseks sellel planeedil on maa. Ühiskondlikku korda iseloomustab 
elanike suhe maaga ja sellest oleneb rahva elujõud ning tulevik.164 Toora väljendas 
ideaali, mille poole püüda, et õigupoolest ei peaks enam vaest olema Iisraeli rahva 
keskel. Missuguse põhjendusega? Sest Issand õnnistab sind rikkalikult sellel maal, 
mille Issand, su Jumal, annab sulle pärida kui pärisosa.165 Vaeste kohta ütles prohvet 
Sefanja lohutuse mõttes: Ma jätan su keskele alles vaese ja viletsa rahva, kes otsivad 
pelgupaika Issanda nimes (Sf 3:12). Vaesus puudutab inimeste autunnet, ehkki ei 
peaks seda tegema, ning see avaldub teravalt siis, kui makstakse makse ja tehakse 

163	Iisraelist ehk otsese pärinemisliini järgi esiisadest Aabrahamist, Iisakist ja Jaakobist. Aabraha-
mile antud tõotuse kohaselt loetakse tema sugu temale endale Jumala poolt tõotatud pojast 
Iisakist: sest Iisakist loetakse sinu sugu! (1Ms 21:12). Peale selle on kirjas, et Jaakob sai nimeks 
Iisrael (1Ms 32:29) ja nõnda leidub Jaakobi ja Iisraeli nimede ristkasutust mitmel pool Vanas 
Testamendis. 

164	Maaomandi ja maa harimise tähtsust rahva tuleviku kindlustamisel mõistis Julius Caesar. 
Rooma riigis läbi viidud agraarreformi käigus 59 eKr andis ta maad veteranidele ja proleta-
riaadile ja – mis on eriti tähtis – kolme või enama lapsega perele. See oli õpetlik tulevikku 
suunatud korraldus (Olesk 2025: 50). 

165	Toora näitas selgelt ära ka nii õnnistuse pälvimise eelduse kui ka inimliku käitumise nõude. 
Nimelt esmalt Jumalast tuleneva eelduse mõistmise, et Jumal on kõige hea andja ja siis nõude 
inimesele, et antut tuleb jagada. Samuti on siin esitatud ka meeldetuletus selleks, kuidas 
suuta seda nõuet täita koos inimesepoolse eeldusega. Nimelt pälvid sa õnnistuse siis ... kui sa 
ainult tõesti kuulad Issanda, oma Jumala häält, täites hoolsasti kõiki neid käske, mis ma täna sulle 
annan. Järgmisest salmist loeme taas õnnistuse tõotusest neile, kes nii elavad ja oma südant 
vaese ees kõvaks ei tee (5Ms 15: 4–6).

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



95

annetusi. Rikkus kergitab enesetunnet igas asjas. Tooras oli kaasa antud märkimis-
väärne juhis: rikas ärgu andku rohkem ja kehv ärgu andku vähem kui pool seeklit, 
kui te annate tõstelõivu lepituseks oma hingede eest (2Ms 30:15). Rikas ei peaks 
tundma end suure annetuse puhul teenet tegevat ega vaene end halvasti tundma. 
Kas pole siin rikka suunas esitatud tegudele eelnev hingehoidlik pidurdusmehha-
nism?

Ühelt poolt on võimalik, et varajasemad Luukalt pärinevad viited Jeruusalemma 
vaestele puudutasid üksnes ühe keiser Claudiuse valitsemisajal elanud usklike grupi 
ainelist seisundit. Sellisel juhul võib vaeste näol olla tegemist Jeruusalemma alg-
koguduse liikmete sotsiaalse iseloomustusega eriliselt raskel ajal (Ap 11:27–30). Ent 
võibolla peitub siin kild juutidest Jeesusesse uskujate enese-nägemist, mis juurdus 
juba ajal, mil Jeesus kuulutas õndsaks vaesed ja näljased (Lk 6:20–21)? 

Jeesuse liikumine hõlmas paljusid keskmise ja väheldase toimetulekuga inimesi. 
Ka ei saanud Jeruusalemma algkogudus olla jõukuselt võrreldav 1. sajandi keskel 
sündinud Korintose ja teiste suurlinnade kogudustega. Paulus peab meeles vaeseid 
(Gl 2:10) ning Rm 15:26 kohaselt viib ta toetust vaestele Jeruusalemma pühade 
seas. Kui asi oli nii, siis kombineerusid varajasi kristlasi tähistanud rahvuslikud, 
sotsiaalsed ja usulised markerid omavahel juba üsna varakult ning leidsid tee Uue 
Testamendi tekstidesse.

Jeesuse jüngrid olid juudid ning ka tema järgijate laiema kogukonna liikmed 
olid põhiliselt juudid. Kellena nad end tundsid? Vastust otsides võib metoodiliselt 
jätta kõrvale eurooplaste harjumuspärased keelekujundid ja panna tähele, et Jee-
suse õpilasi (sihitisena: τοὺς μαθητὰς) ehk jüngreid hakati Antiookias esmakord-
selt nimetama „kristuslasteks“ ehk kristlasteks.166 Tõenäoliselt tuleb siin nähtavale 
see, kuidas Antiookia linna rahvas uut gruppi Kristuse isikuga seotuna nägi ja nime-
tama hakkas.

Edasises otsime vastust kahele küsimusele: (1) Kes olid need, keda hiljem hakati 
nimetama juudikristlasteks? (2) Missuguse ettekujutuse saame Jeesuse ülesäratamise 
ja ilmumiste järgsete varajaste usklike identiteedist?

a) Juudikristluse mõistega kaasnevad keerdkäigud

Küsime esmalt, missugusest otsast defineerimist alustada, kas juutidest või krist-
lastest. Juudid olid enne ja kristlaskond sündis hiljem ja esmalt juutide seast. Matt 
Jackson-McCabe esitas juudikristluse mõiste kasutamise detailse ajaloo kõneka 
pealkirjaga raamatus „Jewish Christianity: The Making of the Christianity-Judaism 

166	Mitmuse sihitisena Χριστιανούς, ainsuse nimetavas käändes Χριστιανός; Ap 11:26.

3.3. Algkristluse varajased lühikirjeldused Uues Testamendis



96

Divide“ (2020). Juudikristluse kui termini ingliskeelne kuju Jewish Christianity on 
siinses pealkirjas traditsiooniline, mida seetõttu ei saa eirata. Ent järgmised uurimis-
küsimused sisalduvad juba selles tiitlis endas. Autor ise teab seda väga hästi ja tege-
leb nendega kogu oma raamatus. Nimetan siin kahte:

•	 Esiteks eeldab pealkirja esimene pool vaikimisi, et üldiselt arusaadava mõis-
tena on olemas kristlus, mis ajaloolist reaalsust piisava selgusega peegeldab.167 
Aga lisaks on siis olemas ka veel juudikristlus. Mida see tähendab? Üldiselt 
välja kujunenud arusaama kohaselt oleks juudikristlus sellisel juhul üks krist-
luse konkreetne ajalooline haru või osa, mille põhilise sisu määrab juba ette 
ära mõiste kristlus. Sel juhul määrab „eurooplaslikult“ mõistetud kristlus juba 
ette ära juudikristluse olemuse. Niisuguse mõtlemisviisi teke on ajalooliselt 
küll mõistetav, ent see on ise millegi tagajärg. Nimelt on juudikristluse võrd-
lusena kasutatud nn paganakristluse mõistet. Seesugune kõiki teisi rahvaid 
hõlmav üldistus teeb tarbetuks järgnevate osamõistete nagu „kreeklasekrist-
lus“, „egiptlasekristlus“, „eestlasekristlus“ jne kasutamise.

Probleem on selles, et paganakristlust168 on hakatud automaatselt mõistma 
lihtsalt kristlusena. Kas kristlus ongi siis nüüdseks see, mis oli algne paga-
nakristlus, mis kasvades hõlmas keskpunkti, sai lihtsalt kristluseks ja lõpuks 
kirikuks?

Mida tähendab siis ikkagi juudikristlus? See on kunstlik mõiste, mida aja-
loos tegelikult lihtsalt ei eksisteerinud! Aga ajalooline kasutus on juurutanud 
paganakristluse ja juudikristluse niisuguse kaksikpildi, kus paganakristlusest 
on saanud kristluse mõõdupuu ja kristlus „iseeneses“ (saksa an Sich). Sageli 
peetakse paganakristlust pigem kristluseks üldiselt, selleks, mis kristlust esin-
dab ja mis seda nii-öelda on koos kogu kirikliku institutsionaalsusega. Kas 
niisugusel mõistmisviisil on piibliteaduslik põhjendus ja moraalne õigustus?

•	 Teiseks võiks ingliskeelse pealkirja teise poole tavapärane eestikeelne vaste olla 
Kristluse ja judaismi lahkuminek või lahknemine. Siin ongi uued küsimused. 
Esiteks eeldab lahknemine seda, et kristlus ja judaism olid juba olemas ning 
olid mingi aja jooksul koos. Missugused nad selle koos olemise ajal olid? 
Kuidas nad koos olid ja kuidas seda kirjeldada? Mida aga mõista selles seoses 
judaismi all ja millal see niisugusena sündis, et saab lahknemisest rääkida?

167	Sõna kristlus pretendeerib siis üldmõistele ja määraja staatusele, tehes juudikristlusest enda 
alammõiste, mis sõltub kristluse mõistest. See on tagurpidi liikumine, mis peidab ajaloo tege-
likku kulgu.

168	Asi on selles, et ka mõiste pagan on esimese sajandi juutkonnaga suhestades problemaatiline. 
Juutide vaatepunkti kohaselt oli ethnē sobivaks kategooriaks kõikide mittejuutide tähistami-
seks, umbes nii, nagu kreeklased nimetasid barbariteks kõiki mittekreeklasi (Sumney 2007: 
59).

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



97

b) Mõtted, mis ringlevad ümber identiteedi teema

Ingliskeelsest pealkirjast nähtub, et kristlust ja judaismi esitatakse mingisuguses 
eristuse seisundis olevatena. Ent ingliskeelse mõtteviisi kohaselt oli judaism olemas 
nii enne Jeesust, Jeesuse ajal kui ka pärast teda. Kas judaism ja kristlus olid mõne 
aja koos ja siis lahknesid? Kui lahknesid, siis ilmselt nõnda, et mõlemad pooled 
olid sellest teadlikud. Teadlikud millest? Kas see terminoloogia ikka sobib esimese 
sajandi olude, Jeruusalemma algkoguduse ja „pauluslike koguduste“ meelemaastiku 
kirjeldamiseks?

Jackson-McCabe põhjendab oma metoodilise analüüsi alguses vajadust loo-
buda juudikristluse mõistest üldse, kuna niisugune abstraktsioon esimestel sajan-
ditel puudus. See peab paika ja aitab edasi mõelda, sest juudikristluse kui moodsa 
konstruktsiooni kujundas John Toland alles 18. sajandil (Jackson-McCabe 2020: 
12–13). Kuna autor keskendub „Jewish Christianity“ kontseptsiooni teemale, siis 
ta möönab esmalt selle mõiste asendamise vajadust.169 Teisalt viitab ta samas selle 
mõiste asendamisega seotud raskustele, kuna juudikristluse kujund on praktikas 
juurdunud. Nii ta leiabki, et mõiste asendamine on keeruline. Kolmandaks arvab 
ta, et ka nn „teede lahknemise mudel“ (the Parting of the Ways Model) raskendab 
arusaamist sellest, missuguse usulise ja sotsiaalse ajaloolise protsessi mõistmisega me 
teede lahknemise väljendi puhul tegeleme. 

Toodud näited osutavad, kui vaevaliselt toimub arutlus ingliskeelse terminoloo-
gia alustelt. Kuna on ilmne, et üksikuid Jeesusesse uskuma hakanuid lisandus kogu-
dustesse nii juutide kui ka nn „rahvaste“ hulgast, siis ei saanud esimesel sajandil 
enne juudi sõda olla selgelt eristatavaid nn kristlust ja juudikristlust.

Jah, igapäevaelu puudutavates kommetes oli päritolust tulenevaid erisusi. Näi-
teks Pauluse dialoog Peetrusega puudutab Antiookia koguduses küsimust sellest, 
kuidas muude rahvaste ja juudi söögikommete erinevuste puhul ühes ja samas 
Jeesuse rahva koguduses hea südametunnistusega koos elada saab. Kuidas toimida 
nii, et poleks vaja kasutada sundusi, mis teisele poolele ei sobi ja et ei peaks ka 
silmakirjatsema?170 Niinimetatud Antiookia tüliküsimus ei seisnenud „rahvaste

169	Jackson-McCabe tajub, et mõistete niisugune kasutamine takistab asjasse süvenemist. Aga 
ingliskeelse autorina on ta oma keele „hermeneutiline vang“.
Autor selgitab, kuidas katsed kasutada teisi ingliskeelseid termineid ei too selle nähtuse mõist-
misesse selgust. Ei ole arusaadav, millest mõeldakse, kui juutidest Jeesusesse uskujate kohta 
öelda näiteks „Judaistic Christianity“ või „Judaic Christianity“ või hoopis „Judaeo-Christia-
nity“ (Jackson-McCabe 2020: 2–4).

170	Just juudi kommete kohase eluviisi tungivat soovitamist muudest rahvastest pärinevatele usk-
likele väljendab Pauluse poolt Gl 2:14 kasutatud „juudistamise“ (ἰουδαΐζειν) väljend. See on 
tegusõna, mille põhjalt on tuletatud hiljem teoloogia ajaloos kasutusele võetud termin.

3.3. Algkristluse varajased lühikirjeldused Uues Testamendis



98

kristluse“ või „juudi-kristluse“ kui kristluse variantide omavahelise suhte üle arut-
lemises. Probleem seisnes igapäevases osaduspraktikas ning vajaduses lahendada 
ühiste söömaaegadega seotud eriarvamused (Gl 2:14–16).

Huvitav on tähelepanek, et varajasel ajal ei tuntud hereesia ning ortodoksia 
teineteisest eristamist nende sõnade hilisemas tähenduses. Näiteks Epifanius ei 
pidanud hereesiaks mitte mõnda suulisest või kirjalikust õpetusest omandatud 
arvamust, vaid Aadama näite alusel inimese nii-öelda „loomulikku eksitust“. 
Loomuliku eksituse tuumana mõisteti sõnakuulmatust Jumala suhtes, mis tär-
kab iga inimese individuaalsest tahtest (Jackson-McCabe 2020: 16–17).

Jeesusesse kui Issandasse ja Iisraeli Messiasse uskuvate koguduste varajast ajalugu 
võiks paremini kirjeldada Jeesus-rahvast alguse saanud liikumise apostellikuks 
kogukonnaks kujunemise protsessina. Materjali selle kirjeldamiseks leiame Apost-
lite tegude raamatust, esmalt Peetruse ja Johannese (Ap 2:14–11:18) ning hiljem 
Pauluse tegevuse kirjeldustest (Ap 13:1–28:31).

Jeruusalemma emakoguduse ajalugu ulatus juudi sõja keeristeni ja vältas umbes 
40 aastat. Seepärast on loomulik, et tema ajaloo juurde pöördutakse aina tagasi nii 
usu, rahvuse kui ka ajalooliste sündmuste kontekstides. 

3.4. Küsimus Jeruusalemma algkoguduse identiteedist

Kes on juut? Mis teeb kellestki juudi? Juudid võiksid olla indiviidid ja grupid, kes 
olid valmis end määratlema kas Iisraelina, heebrealastena või juutidena (Goodman 
2025: 27). Juudid on ka need, kes tajuvad, et Piibli maailmavaates valitseb Jumala 
ja Iisraeli erilise suhte vägi. Iisraellase jaoks on ühtaegu lohutav ja hirmutav uskuda, 
et tema rahvas on välja valitud erilise lepingu jaoks selle majesteetliku väega, end 
Siinail ilmutanud Jumalaga (Goodman 2025: 104). Iisraellase jaoks oli Pühakirja 
pühadus see austatav suurus, mille paralleel teiste rahvaste juures oli pühakujude 
austamine. Neile oli sünagoog171 see hariduse paik, kus omandatakse Toorat ja õpe-
tatakse usku ka teistele rahvastele.

Kes on kristlane? Mis teeb kellestki kristlase? Kes olid varajased usklikud Uue 
Testamendi mõistes? Mis tegi varajastest usklikest kristlased? Arutluse käik ja vastus 
sõltuvad sellest, kelle käest küsida. Need küsimused näivad olevat lihtsad, kuid ei 
ole seda ja vajavad täpsustusi. Üks neist on vajadus näha ühisosa raames ka erinevust 
mõistete kristlane ja kristlus vahel.

171	Sünagoogi haldajad ehk sünagoogi vanemad vastutasid kogukondliku distsipliini säilimise 
eest. Endise variseri Pauluse vaimsuse tuules kirjutas keegi tema lähedane õpilane: Vanemaid, 
kes hästi juhatavad kogudusi, peetagu kahevõrra austusväärseiks, eriti neid, kes näevad vaeva sõna 
ja õpetamisega (1Tm 5:17).

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



99

Suurema selguse huvides on pakutud juudikristlase nimetuse asemel ka uut ter-
minit – kristlik juut (Christian Jew). Nii väljendudes on rõhk varasemast rohkem 
sellel, et Jeesusesse uskujad ise pidasid end kõigepealt lihtsalt juutideks. See on ka 
väga loomulik. Nad ei visanud kuhugi oma juutlikku minevikku ja nii ilmselt oligi. 
Kuid termin kristlik juut on ehk vaid osaliselt ja näiliselt parem, sest mõlemaid 
väljendeid, juudikristlane ja kristlik juut, kasutatakse laias tähenduses ja seetõttu 
ebajärjekindlalt (Hill 2007: 40).

Juurdunud termineid ei saa niisama lihtsalt tühistada. Seepärast määratlen nii 
juudikristlase kui ka kristliku juudi mõisted nõnda, et nad olid Jeesusesse uskujad, 
kelle identiteet oli juutlik ning selleks ka jäi. Juudi rahvusest Jeruusalemma alg-
koguduse enesemõistmist iseloomustasid tegurid, mida esitasid nii Paulus kui Luu-
kas üsna sarnaselt.

(1) Jeruusalemmal on ajaloos jätkuvalt keskne asend Jumala kuningriigi 
kasvamisel;172 (2) Iisrael on valitud ja valikut tagasi ei kutsuta; (3) Seaduse- ehk 
Toora-kohane elu on loomulik ja sobiv eluviis nii juutidele kui ka juudikristlastele 
(Hill 2007: 49); (4) Jeruusalemma templi austamine oli mõnda aega algkoguduse 
vagaduse püsiv tunnus.

Miks värvus juudikristluse mõiste otsekui kristlusest eristuvaks alamkategoo-
riaks ja mitte „päris“ kristluseks? Üks taustal hõljuv tegur on see, et euroopalik 
vaade on aeg-ajalt enesekeskselt ja vildakalt hinnanud isegi Peetrust ja Jaakobust 
otsekui mitte veel piisavalt kristlikke isikuid. Juutidena oleksid nad ikka veel 
nagu alam- või eelkristlikud isikud, kellele heidetakse ette osalist kinni pidamist 
juutidele omastest kommetest.

See oli üks põhjustest, miks hakati esitama mõtteid, et kristlikkus ja päris kristlus 
sündisid alles hellenistlikes mittejuudi kogukondades. Kas siis tõesti alles nende 
seas, kes ei olnudki Jeesust näinud ega kuulnud, tema järgimisest ja tundma 
õppimisest rääkimata? Pean seda mõtteliini lausa irooniliseks teoretiseerimiseks. 
Vahel tuuakse põhjenduseks Paulust, kes ei olnud Jeesuse jünger ja kelle kirja-
dele toetub kristlik teoloogia. Aga Pauluse erandlikkust just ongi õige vaadelda 
ühekordsena ja erilisena ning nii Paulus ise kui ka Luukas on seda selgelt väljen-
danud.

172	Nii püha õhtusöömaaja seadmine, kogudusse vastu võtmine ristimise läbi kui ka Püha Vaimu 
väljavalamise sündmus leidsid aset Jeruusalemmas. 

3.4. Küsimus Jeruusalemma algkoguduse identiteedist



100

a) Messias jeruusalemlastele ja Kristus antiooklastele?

Tegelikkuses oli Jeruusalemma juutliku algkoguduse autoriteetne asend nii tugev, 
et seda ei saanud kõrvale jätta. Ka Paulus ei saanud seda eirata. Ta tunnustas Jeruu-
salemma apostleid kui sambaid (Gl 2:18 – 3:14) ja teatas, et ta õppis pärimust 
tundma neilt, kes enne teda olid Kristuses (Rm 16:7 jm).

Terminid kristlik juut ja juudikristlane on küll reservatsioonidega kasutatavad, 
kui mõeldakse Jeesusesse Kristusesse uskujaid, kelle etniline identiteet oli jätkuvalt 
juutlik. Eelistan aga termineid messialik juut või messiaanlik juut. Miks?

Antiookia koguduse usklikke hakati nimetama kreekapäraselt ja üldistatult 
kristuslasteks (Χριστιανούς)173 ehk Jeesust Kristusena austajateks. Jeruusa-
lemma koguduse juute võiks aga pigem nimetada messialasteks. Miks nõnda? 
Inimese usulise identiteedi kujunemist toetavad esmajärjekorras ikka rahvus-
liku päritolu ja keele vormid. Vastavalt Ap 11:26 heebreakeelsele tagasitõlkele 
nägid juudid  Jeesuse õpilasi kui Messiasse uskujaid ehk messialasi –          . 
See ongi sobiv eestikeelne sõna.

Jeruusalemma koguduse meelevalda iseloomustab seik, et ehkki Paulus ei nõustu-
nud kõikide Jeruusalemma apostlite seisukohtadega, ei kahelnud ta nende autori-
teedis ega olnud kunagi sellest sõltumatu (Hill 2007: 43). Ta väljendas sageli oma 
eriarvamust, aga tunnustas ka oma subordinatsiooni ja pidas Jeruusalemma pühasid 
igati õigeteks usklikeks, nagu ta ise seda mõistis (Rm 15:25–27). Seda vaadet kin-
nitab ka Apostlite tegude raamat. Ent mudel nimega Parting of the Ways võib siiski 
olla kõnekas, kui me proovime seda teede ajaloolise lahknemise mõtet eesti keeles 
väljendada.

Esimese sajandi juutlus oli usk ja eluviis, mis ümbritses seda keskkonda, milles 
olid tegevad Jeesus, tema järelkäijad ning ka Paulus. Huvitava võimaluse pakub K. 
M. Fischeri raamatu „Algkristlus“ eestikeelne tõlge juutkonna mõiste näol (Fischer 
1995: 137–148). Rahva terviklikkust silmas pidades on see sobiv sõna. Juudi rahva 
ehk juutkonna olukord jätkus talutavalt rahulikuna kuni juudi sõjani, mis raputas 
kõige rohkem ajaloolist juutlust, ent ka Jeesusesse uskuvaid niinimetatud kristlikke 
juute ehk messialasi. Juutlus pidi end peale templi hävitamist 70 pKr taas täpsemini 
määrtlema ja oma usulist praktikat teisiti korraldama, teadmata, kas tempel ja ohv-
riteenistus taastatakse või mitte.

173	Ap 11:26 teadaandest ei selgu „kristuslaste“ etniline koosseis. Antiookias olid eeldused selleks, 
et osa koguduse liikmeid olid mittejuudid, millele viitab selgelt Pauluse arutlus Gl 2:11–15.

JEESUS-RAHVAS JERUUSALEMMAS



101

b) Missuguseks kujunes juutidest ja teistest rahvastest koosneva 
Jeesus-rahva olukord?

Peale juudi sõda algas uus enesekorralduse protsess. Paulus ei jõudnudki seda sõda 
näha, kuid tema elutöö põhjal moodustunud Väike-Aasia, Makedoonia ja Kreeka 
koguduste liikmete enamus pärines muudest rahvastest. Juutluse organiseerumine 
judaismiks toimus paralleelselt teistest rahvastest koosnevate kreekakeelsete krist-
like koguduste lisandumisega ja kasvuga. Sellise arengu puhul võib öelda, et alates 
teisest sajandist kujunes juutlus uues olukorras religiooniks, mida sobib kutsuda 
judaismiks.

Teede lahknemise skeemis markeerib esimene rida Iisraeli religiooni ajalugu, 
järgnevad read aga kujutavad Jeesusesse uskujaid juute ja teisi rahvaid:

515 eKr	→ 30 AD → 70 pKr  	→ 2. sajand ja edasi →  

juutluse algus (hilis)juutlus algav judaism judaism

Naatsareti Jeesust 
usuvad Messiana 
arameakeelsed juu-
did ( ) ning 
Kristusena peamiselt 
kreekakeelsed krist-
lasteks (χριστιανούς) 
kutsutud eri rahvustest 
usklikud

Messialased ehk 
 kestavad םייּחישׁמ
mõnda aega edasi, 
ent enamus kristlasi 
on juba kreekakeelsed 
kristlased.

Messialaste liinil tekki-
vad uued grupid nagu 
natsareenlased  ja ebio-
niidid

3.4. Küsimus Jeruusalemma algkoguduse identiteedist



102

Ekskurss 1. 

Andmeid hilisematest ebioniididest ja natsareenlastest

Jeesusesse uskuvate juutide edasise ajaloo iseloomustamisel on koha leidnud nii-
sugused rühmitused nagu ebioniidid ja natsareenlased. Nendest on kirjalikke and-
meid 4. ja 5. sajandist ning neid saab uurida vaid Uue Testamendi väliste allikate 
alusel. Seepärast on raske kirjeldada, kes nad olid ja kuhu nad hiljem kadusid.

Paulus tuli koos Barnabase ja Tiitusega Jeruusalemma, kohtus Jaakobuse, Keefa 
ja Johannesega ning nimetas neid sambaiks (Gl 2:1–10). Jaakobus kõneles Luuka 
andmetel Jeruusalemma nõupidamisel tasakaalust juudi kommete ja Kristuse too-
dud vabaduse vahel (Ap 15:13–21). Kui Paulus koos paganakogudustelt saadud 
korjandusega taas Jeruusalemma tuli, oli tema eesmärk vaesust kannatava püha 
rahva abistamine.174 Ilmselt jätkas Jeruusalemma algkogudus neil aegadel Jeesuse 
(pool)venna Jaakobuse juhtimisel seadusekuulekat elu.175

Eusebiuse teatel sai pärast Jaakobuse hukkamist juutide poolt 62 pKr Jeruusa-
lemma koguduse juhiks Siimeon, Kleopase poeg.176 Edasistest sündmustest teame 
vaid seda, et peatselt lahkus emakogudus Jeruusalemmast ja siirdus Jordani jõest ida 
pool Perea aladel paiknevasse Pella linna (Eusebius, Hist eccl. 3.5.3.). Siin näeme 
viidet koguduse päästmisele suurte viletsuste käest. Eusebius nimetab ka järgnevaid 
Jeruusalemma koguduse juhte, ent selge ei ole, kas koguduse liikmeid hiljem taas 
Jeruusalemma tuli ja kui, siis mil määral (Koester 1982: 198–200).

Varajased kirikuisad alates Irenaeusest tutvustavad nn juudikristlaste vaateid kui 
vähemalt osaliselt hereetilisi. Ebioniidide kui usulise grupi nimetus saabki esimesena 
tuttavaks aasta 180 pKr paiku Irenaeuse teose „Adversus haereses“ kaudu. Epifanius 
(310/320–403) ning Hieronymus (347–420) tsiteerivad lõike nende kirjutistest kui 
174	Paulus viitab sellele, et Jeruusalemma emakogudus elas mõningases vaesuses, juba kirjas 

galaatlastele (Gl 2:10). Pauluse sõnadele järgnesid teod, kui ta viis paganakoguduste poolt 
kokku pandud korjanduse Jeruusalemma (Rm 15:25–28).

175	Jeesuse jüngri Jaakobuse, kes oli Sebedeuse poeg ja Johannese vend, hukkas Heroodes 
Agrippa I juba aastal 44 pKr ning Luukas kirjeldab Heroodese enda surma varsti peale seda 
(Ap 12:1–2 ning 12:20–25). Seevastu Jeesuse poolvenda Jaakobust on nimepidi mainitud 
Mk 6:3 ja Mt 13:55 ning teda nimetab Paulus varajase pärimuse jäädvustamisel 1Kr 15:7. 
Selle kohaselt oli Jaakobus ülesäratatud Jeesuse esimeste nägijate hulgas (Rienecker 1988: 
665–666). Hiljem mainitakse algkoguduse olulist juhti Jaakobust veel Ap 21:18. Tema huk-
kamine toimus aastal 62 pKr, pisut enne juudi sõja puhkemist. Hiljem on teda nimetatud 
Jaakobus Õiglaseks.

176	Eusebius (Hist eccl. 3.11.1.) viitab Hegesipposele, kelle teate kohaselt Kleopas oli Joosepi 
vend. Sealsamas viitab Eusebius ka sellele, et Vespasianuse korraldusel algas kohe peale Jeruu-
salemma vallutamist juutide tagakiusamine, mille käigus arreteeriti Taaveti kojast pärinevad 
inimesed (Hist. eccl. 3.11.2.).

102



103

nn „Ebioniidide evangeeliumist“ ja „Natsareenlaste evangeeliumist“. Loomulikult 
pärinevad Jeesus Naatsaretlase nime austamise juured Galilea Naatsaretist ja niisu-
gustena tulid need nähtavale juba Ap 26:9.

Ajaloolased püüavad sillata ajalisi lünki oma uurimise objekti kujutamisel. Ebio-
niidide puhul on palju kattuvust Ireanaeuse ja Epifaniuse kirjelduste vahel. Ebio-
niidid olid kuulekad Seadusele, sh ümberlõikamise nõudele, palvetamise suuna 
puhul tundsid austust Jeruusalemma vastu. Nad kasutasid peamiselt Matteuse 
evangeeliumi ning euharistial veini asemel vett, lisaks tegid nad oletatavasti mingi-
sugust vahet Jeesuse ning Vaimu kui Kristuse vahel, kes sisenes Jeesusesse ristimisel. 
Keerulisem on küsimus nende suhtumisest templisse. Irenaeuse kirjeldusest umbes 
150 aastat hilisema Epifaniuse andmetel näivad selle aja ebioniidid olevat suhtunud 
Jeruusalemma templisse ja kultusesse pigem tõrjuvalt.177 Võib oletada, et ebionii-
dide gruppide ajaloos olid juba sellel perioodil jätkuvuse idee kõrval nähtavad ka 
usulised muutused (Luomanen 2007: 115).

Natsareenlaste usulise profiili joonistamine on veelgi keerukam, kuna Epifaniuse 
ja Hieronymuse kirjeldustes on mõningaid erinevusi. Oletatakse, et natsareenlaste 
puhul oli kolmandale ja neljandale sajandile üldistavalt omane kristlik enesemõist-
mine domineerivam kui ebioniidide puhul. Näib, et natsareenlastel puudus Pauluse 
suhtes kriitiline joon. Hieronymus teatab, et ta on kohanud Süüria kristlaste hulgas 
neid, kes nimetasid end natsareenlasteks. Usuline pilt nii ebioniididest kui ka natsa-
reenlastest jääb ikkagi raskesti tabatavaks (Luomanen 2007: 116–117).178

Ajalooliselt keeruline küsimus on, miks ja kuidas jäid juutidest kristlased vara-
jase kiriku põhivoolust kõrvale. Seda on vähe arutatud, ehkki metoodiliselt on 
see oluline teema. Lisan Geza Vermese oletuse, mille kohaselt nägid ebioniidid, et 
hellenistlikud kogukonnad olid hakanud Jeesust vääralt tõlgendama, tema ideaale 
hülgama ja neid võõraste kontseptsioonidega asendama (Vermes 2003: 24). Küsin 
siinkohal poeetiliselt, kas selle taga võis olla juutide tunne, et algupärane „Seemi 
seeme“179 hakkab asenduma „Hellase hingusega“. 

177	Väga raske on leida vastust templi ja kultuse austamise küsimusele juba kasvõi sellepärast, et 
ebioniidid teadsid juba ammu tõsiasja, et teine tempel on hävitatud ja templiteenistust enam 
ei toimu. Epifaniuselt saadud teadete ajaks juba üle 300 aasta.

178	Kogu teemast annab hea kokkuvõtte Petri Luomaneni mõte tema artikli lõpul. Ta loodab, 
et on saanud tuua lugejat lähemale nende inimeste ajaloolisele tegelikkusele, kelle usulisus 
koosnes juutluse ja kristluse elementide segust: „I hope to have been able to bring the reader 
a bit closer to the realities of the people whose religiosity consisted of a mixture of elements 
we today classify as either Jewish or Christian“ (Luomanen 2007: 117).

179	Vt 1Ms 11:10. Seem oli üks iisraellaste esivanemaid, tema nime järgi on nimetatud semiidi 
hõimud.

103



104

Jeesusesse uskumist nimetati juba esimesel sajandil ka usuteed mööda käimiseks. 
Sellel teel (κατὰ τὴν ὁδὸν) kõndimine tähendab sisuliselt esiisade Jumala teeni-
mist. Pauluse oponendid nimetasid seda naatsaretlaste lahkusuks, ent Pauluse järgi 
vastab just sellel teel käimine usule, mis põhineb Seadusel ja prohvetite raamatutel 
(Ap 24:5–15). Niisuguse metafoori kasutamine kinnitab, et Toora ja prohvetite raa-
matud olid nendel aastakümnetel autoriteetsed tekstid, millele jätkuvalt toetus nii 
Jeesus-rahva usk kui ka praktiline elu.180 Sest õnnis on inimene, kes ei käi õelate nõu 
järgi ega seisa patuste tee peal, vaid kellel on hea meel Issanda Seadusest (Ps 1:1–2).

180	Vana Testamendi tekstilugu saab iseloomustada ja jaotada mitmeti. Kolmikjaotuse eelista-
mise puhul eristatakse esiteks Samaaria Pentateuhi ja pre-Samaaria Pentateuhi tekste, mille 
esindajaid on leitud Qumranist. Teiseks grupiks on need heebrea tekstid, mis olid Septua-
ginta tõlke alustekstideks, ja kolmandaks protomasoreetsed tekstid, millele tugineb palju hili-
sem keskaegne masoreetne tekstitraditsioon. Viimaste hulka kuuluv Codex Leningradensis on 
olnud pikka aega see alustekst, millest on tehtud kristlikud VT tõlked.



Apostel Paulus ja tema mõju. 
Jeesus-rahva sündimine rahvaste seas

Sest ma teatan teile, vennad, et evangeelium, mida ma olen kuulutanud, 
ei ole inimestelt, sest mina ei ole seda vastu võtnud ega õppinud inimeste 

käest, vaid Jeesuse Kristuse ilmutuse kaudu. (Gl 1:11–12)

Eelnev peatükk vaatles algaegade Jeesus-rahva elu Jeruusalemmas ja ekskurss puu-
dutas messialaste käekäiku ka järgnevatel sajanditel. Filippuse tegevuse kaasmõjul 
väljus kuulutus Jeesusest Jeruusalemma, Juudamaa ja isegi Samaaria piiridest. Uus 
periood algas Saulusega ehk Paulusega, kelle misjoniteoloogia ning tegevuse esituse 
on koostanud Ingmar Kurg.181 

Palju on küsitud, mis tõmbas muulasi kaasa liituma uue usulise liikumisega. 
Kas üksnes see, et neilt ei nõutud ümberlõikamist? Kõiki tegureid ei ole võimalik 
tagasivaatavalt tuvastada. Öelda saab, et paganad nägid Toora järgi elamise selget 
ja korrastavat toimet inimeste igapäevaelule, samas ka selle regulatsioonide jäika 
külge, mida ei olnud lihtne põhjendada. Igal juhul kohtasid nad muutunud meel-
susega juute, kes vabal valikul elasid uute põhimõtete järgi, mida antiigis mõisteti 
voorustena.

Võib tunduda üllatav, et vanimat kristlust ei iseloomustanud niivõrd ajalooline 
enesevaade oma päritolule ja sünnile, vaid just igapäevaselt avalduv pühendunud 
usk. Pauluse kirjad näitavad, et ajalooline vaade sündis sammhaaval usust Jeesu-
sesse, usk aga sündis ilmutuse põhjal. Paulus ei olnud esimene messialane-kristlane, 
ta oli suure osa teabest võlgu neile, kes olid seda enne teda.182 Nad kõik olid juu-
did, kes pidid oma usu raames tegema otsuse, et Toora põhiline ülesanne on nüüd 
vahetatud Jeesuse vastu, kes on Jumala vahend päästeloos. Ning Paulus valis jul-
gelt juutlusest lahku viiva tee, kus teoloogia, ajalugu ja pühendumus moodustasid 
kolmikterviku (Houlden 1992: 13–16).

181	Tasmuth ja Kurg 2022: 161–278.
182	Jeesuse surnuist ülesäratamise pärimust alustas Paulus sõnadedega: Ma olen teile ju kõigepealt 

edasi andnud seda, mida ma ka ise olen vastu võtnud ... (1Kr 15:3).

4



106

Pauluse kirjad on mahukas algkristluse allikas. Peale sissevaate tema enda usu-
maailma iseloomustavad need esimese sajandi teise poole varajase kristluse kujune-
mist. Arvestada tuleb sellega, et Pauluse kirjad annavad algkristlusest poleemilise 
pildi, kuid just tema aktiivsus tõi endaga kaasa nende kirjade värvikuse.

4.1. Apostli isik ja enesevaade

Inimese enesevaate kujunemist suunavad päritolu, haridus, lähim sotsiaalne kesk-
kond. Enesevaade on tihedas seoses maailmavaatega ja seetõttu puudutab enesevaate 
käsitlus ka maailmavaate erinevaid aspekte. Sünnijärgse nimega Saulus ei kuulu-
nud algupärase Jeesus-rahva ridadesse. Võimalik, et ta ei olnud enne ilmutusi üldse 
Jeesust näinud. Kuidas sai temast Jeesus-rahva liige?

Saul(us) oli pärit Tarsosest, Rooma provintsi Kiliikia pealinnast, mis oli sellel 
ajal üks kultuurikeskusi, mille elanikkond koosnes eri maadest pärit inimestest. 
Sünniaja orientiirina võib kasutada Ap 7:58 viidet temale kui noormehele – kreeka 
neanias võis olla igaüks vahemikus 24 kuni 40 eluaastat. Kirjas Fileemonile nimetas 
Paulus end vanaks meheks, mis võis viidata eluaastatele 49–55. Kui kiri Fileemonile 
oli kirjutatud aastal umbes 55 pKr, siis võiks Sauluse võimalik sünniaeg olla umbes 
2 eKr kuni 4 pKr (Dunn 2009: 324 ja Fischer 1995: 90). Ta oli olnud kuulsa rabi 
Gamaliel I õpilane, oma kirjades tsiteerib Pühakirja aga Septuaginta järgi. 

Jeesuse algne galilealastest järgijate grupp paistis Jeruusalemmas kui murret rää-
kiv rühm õpetamata mehi. Ei ole aga põhjust kahelda Luuka sõnades, mille kohaselt 
lihtsate meeste Peetruse ja Johannese kartmatu käitumine ja kõne äratas juutide 
pealinnas imestust: Nähes Peetruse ja Johannese kartmatust ja teada saades, et nad on 
õppimata ja lihtsad mehed, panid nad seda imeks. Nad tundsid ära, et need mehed olid 
olnud Jeesuse kaaslased (Ap 4:13). Eeldatavasti koges ka Saul(us) midagi sarnast, mis 
ei saanud teda külmaks jätta. Mida teame Saulusest, kelle hilisem mõju oli suur nii 
juutide kui kreeklaste hulgas? 

a) Mida andis hilisemale apostlile tema päritolu?

Paulus oli diasporaa juut, kelle hariduse omandamise kohaks peavad mõned eks-
klusiivselt Tarsost ja teised vaid Jeruusalemma. Kuid seesugune välistamine põhi-
neb vildakatel eeldustel. Tarsoses üleskasvamine ei pea tingimata garanteerima, et 
ta sai hariduse kõikide antiikse retoorika tunnustatud reeglite ja filosoofilise koo-
lituse tasemel. Samuti ei tähendaks Jeruusalemmas hariduse omandamine seda, et 
ta poleks saanud olla tuttav kreeka kultuuripärandiga. On leitud, et pooled rabi 
Gamalieli õpilastest olid treenitud ka kreeka tarkusõpetuse mustrite kohaselt (Judge 
2008: 87). Tõenäoliselt sai Rooma kodaniku poeg Saulus esmase üldise ja sünkre-

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



107

tistliku koolituse Tarsoses ning seejärel otsese variserliku rõhuga juutliku koolituse 
Jeruusalemmas.

Kui Jeesus veetis oma maapealse elu Galileas ning tema dialoogid ja tähendamis-
sõnad kõlasid hästi mõistetavatena põlluharijate ja kalurite keskkonnas, siis Paulus 
oli linnade elanik ja sealsetele elanikele kuulutaja. Ent paljud väärtused olid mõle-
mal pool sarnased, nii juutide Galileas kui Kreeka-Rooma linnades. Nii Rooma 
riigis kui ka Iisraeli ühiskonnas hinnati vabadust, kusagil kodakondseks olemist ehk 
grupikuuluvust ja perekonda. Kuid lähtepunktid olid erinevad. Iisraelis määratles 
heebrea pühakiri nii Aabrahami autoriteedi kui ka Aabrahami laste vabaduse, tei-
seks veendumuse valitud rahva hulka kuulumisest ja kolmandaks ka pereväärtuste 
alused. Rooma riigis mõjutasid neid vaateid kirjandus ja poliitika.183

Kuidas avaldusid päritolu ja haridus Pauluse enesevaates, iseloomus ja töös? 
Juudist kõnemehena kasutas Paulus teravaid kujundeid, sealhulgas ka arvamusi 
oma oskuste kohta, ega peitnud teda alahinnanud kommentaare. Näiteks kordas 
ta Korintoses tekkinud hinnangut, et tema kirjad on küll kaalukad ja võimsad, 
aga ihulikult kohal olles on ta nõder ja tema sõna on armetu. Aga seda hinnangut 
kommenteerides ütles Paulus kohe, et niisugused, nagu me oleme eemal, oleme ka 
kohal olles (2Kr 10:10–11). Vastuolud korintlastega on lai teema ja sündmustest 
selge pildi saamist mõjutavad mitmed tegurid, millest kolm on järgmised:

183	Keiser Octavianus Augustus oli teadlik isevalitseja, ent püüdis seda vastuvõetavaks teha 
võtetega, mida täna nimetame demagoogiaks. Ta püüdis end näidata rahva hoolitseva isana, 
omandada otsekui isa kuvandi. Sellega kaasnes teine ja noore kristluse jaoks hoopis proble-
maatilisem tahk. Augustus lasi endale omistada ka kogu riigi ja kodanikkonna ehk kreeka 
keeles politeuma ülima juhi ja jumala staatuse. Sellega olid Rooma ühiskonna väiksemad 
sotsiaalsed grupid ja ühingud mõõdukal viisil legitimeeritud. Kristlikud kogudused aga sat-
tusid aja jooksul pigem väheste õigustega või isegi ebaseaduslike või taunitud gruppide sekka 
nimetusega collegia illicita (Hasenfratz 2004: 32–35; 44).
Kui inimese elu sünkretistlikus maailmas on kirjeldatud ühelt poolt elamisena mingi kodutu 
kosmopliidina, kes oleleb maailma hiigelihus, siis teiselt poolt näib olevat esimeseks sajandiks 
kujunenud ka individuaalsuse avastamine. See tähendab ka mingi isikliku olemise mõtte ja 
väiksemasse osaduskonda kuulumise vajaduse sündi (Fischer 1995: 17–18). Siin peitubki 
salakaval vastuolu nagu lõks. Kosmopoliitsus ei taga kodutuse tunde kadumist ning päris oma 
paiga leidmist. Selle mõtte on Hans-Peter Hasenfratz valanud väljendisse „der unbehauste 
Mensch“ ehk „kodutu inimene“ (Hasenfratz 2004: 11–26).
Ent just selles kõrvale tõrjutud Jeesuse koguduses nägi Paulus väljapääsu, usu, lootuse ja 
armastuse kehastust. Koguduses, mille praeguse maapealse kuju päris vorm asub taevas: Aga 
meie kodupaik (politeuma) asub taevas, kust me ka ootame Päästjat – Issandat Jeesust Kristust, 
kes meie alanduse ihu muudab oma kirkuse ihu sarnaseks selle väe toimel, millega ta suudab ka 
alistada enesele kõik (Fm 3:20–21).

4.1. Apostli isik ja enesevaade



108

1) Ei ole kerge eristada, mil määral Paulus kasutas olukordade lahendamiseks ja 
sõnumi edastamiseks sarkasmi ning kas ta tegi seda ka iseenda puhul. Põhimõt-
tega, et „mina ise maksan“,184 ning seda mitte üksnes Oneesimose tehtud võima-
likku ainelist kahju hüvitades, vaid ka oma prestiiži Kristuse heaks „ohverdades“ 
ja isiklikku „au kahju“ kannatades. Kristuse ristil on hind ja seda oli Paulus 
valmis maksma; 

2) Kui evangeelium risti löödud Messiast oli juutidele pahandus ja kreeklastele 
rumalus, siis ei saanudki oodata suurt välispidist sära ning kõrget hinnangut, 
nagu mõned kreeka reetorid seda nautisid (vrd 1Kr 1:17–25).

3) Kui Korintoses sündis siiski aja jooksul tugev kogudus, võis Pauluse narr ja 
nõrk jutlus selle sünnile kaasa aidata.185 Ikka tuleb rõhutada vilja, mis järgnes. 
Üksnes vili on lõpuks see, mis maksab: Mina istutasin, Apollos kastis, kuid Jumal 
laskis kasvada. Nõnda siis ei ole midagi see, kes istutab, ega see, kes kastab, vaid 
Jumal, kes kasvatab (1Kr 3:6–7). Seetõttu tuleb paigutada Pauluse eneseesitlused 
ja olukorrahinnangud Kristuse evangeeliumi kuulutamise horisondile. Niisu-
gune valmisolek ja enese äraandmine tunnistab iseloomu suurusest.

b) Paulus argipäevaseid valikuid tegemas

Igapäevase elu üldises plaanis ei loobunud Paulus kombest elada Toora juhiseid jär-
giva juudina. Miks? Sest Seadus on püha ning käsk on püha, õige ja hea (Rm 7:12). 
Elu sihti, mõtet ja kaasinimesi päästesse hõlmates asetas ta aga juudi pärimuslikud 
kohustused isiklikult Issanda Jeesusega seotud kohustustest tahapoole. Kui aga tek-
kis vastuolu juudi pärimuse ja Jeesusesse uskuva mittejuudiga ühes lauas söömise 
põhjal, siis seadis ta kaasinimese kasu eeskirjadest kõrgemale. Näiteks ei ole toi-
tude osas miski ebapuhas iseenesest. Aga kui su vend saab toidu pärast kurvaks, siis 
tuleb toimida oma venna sisetunnet silmas pidades ja ennast tahaplaanile seades, 
sest muidu sa ei käi enam armastuse järgi: Ära saada hukka oma toiduga seda, kelle 
eest Kristus on surnud! (Rm 14:13–17).

Pauluse iseloomu erilisusega seondub ka üks esmapilgul pelgalt õiguslik teema, 
millel oli aga eluline tähendus. Rooma sai vanas maailmas tuntuks oma tsiviilõiguse 
süsteemi poolest. Iisraelis määras õiguse mõiste Tooras teatavaks saanud Jumala 
õigus. Sellest tulenevalt määras inimese õigusliku seisundi see, missugusena näeb 

184	Aga kui ta sulle on teinud ülekohut või võlgneb midagi, siis pane see minu arvele. Mina, Paulus, 
kirjutan oma käega: „Mina maksan!“, et sulle mitte öelda, et sa oled mulle võlgu ka iseenese 
(Fm 18–19).

185	Paulus oli valmis end Jeesuse surma ja ülesäratamise kuulutajate ridades ka ise narriks kuulu-
tajaks lugema (1Kr 1:21).

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



109

teda „ülevalt alla vaatav“ Jumal. Kui vaadata pilti altpoolt, siis sai otsustavaks see, 
kuidas seisab inimene Jumala palge ees.

Näiteks Rooma kodanikuna ei oleks olnud luba Paulust peksta. Selles suunas 
arutledes esitas Luukas episoodi, kus Paulus peksmise jaoks kinni seoti ja juudid 
tema hukkamist nõuavad. Ülempealik aga tundis Rooma õigust ega lasknud teda 
peksta (Ap 22:22–29). Kui aga Paulus on juutide käest saanud viiel korral 39 piitsa-
hoopi, kolmel korral kepihoope ja teda on püütud ka kividega surnuks visata, siis 
ilmselt said juudid nendel puhkudel toimida temaga nõnda Rooma võimude eemal 
olles ja varjatult (2Kr 11:16–28).186. Nii oli leidnud aset Stefanose omakohtulik 
hukkamine.187 

Paulus ei kaeba oma kirjades kannatuste pärast, et vaat mida nad mulle teevad. 
Võib jääda mulje, et siin on kannatus seotud usulises mõttes eesõigustatud staatuses 
olemisega, mis erineb Rooma kodaniku staatusest. Sellisel juhul seondub kanna-
tusega ka usuline külg ning kannatus osutub valikuks. Võibolla tundus see valik 
Paulusele vältimatuna. Oluline on aga see, et kannatusele annab tähenduse vaid 
üks asjaolu – kui see on Kristuse pärast. Muus olukorras oskas Paulus kasutada oma 
Rooma kodanikuõigusi. 

c) Enne ja pärast

Sünnipärast juudi nime Saul/Saulus teatakse alates tema esmamainimisest Ap 7:58. 
Luukas kirjeldas Damaskuse tee sündmusi Sauluse muutumisega, mille järel Saul 
alustas Jeesuse nime kuulutamist (Ap 9:1–22). Edasi lugedes haarab tähelepanu 
huvitav tekstilõik Ap 13:4–12. Saulus viibib Küprosel, kohtub maavalitseja Ser-
gius Paulusega ning alates sellest nimetab Luukas teda üksnes Pauluseks ning jätkab 
esimese misjonireisi kirjeldusega. Oma kirjades nimetab Saulus/Paulus end kõik-
jal Pauluseks ning pakub kõigist Uue Testamendi tekstide autoreist iseenda kohta 
kõige rohkem materjali.

Te olete ju kuulnud minu endisest elust juudi usus, et ma üliväga kiusasin taga 
Jumala kogudust ja püüdsin teda hävitada ning ma jõudsin juudi usus ette paljudest 
eakaaslastest oma rahva hulgas, olles palju innukam oma vanemate pärimuste suhtes 
(Gl 1:13–14).

186	Esineb ka võimalus, et kui Rooma võimud ei teadnud seda, et Paulus on Rooma kodanik, ei 
sekkunud nad juutide tülidesse ja ka peksmisesse, kuni nad oletasid, et tegemist ei ole hukka-
misega. 

187	Ap 7:54–8:1. Viimane salm selles episoodis nimetab Saulust mingil määral Stefanose hukka-
mise osalisena.

4.1. Apostli isik ja enesevaade



110

Paulus toonitas oma juudi päritolu mitmel korral ning selle põhjal võinuks tal 
olla kiitlemiseks põhjust küll. Iisraeli soost, Benjamini suguharust,188 heebrea rah-
vast sündinuna ja kaheksandal päeval ümber lõigatuna oli ta hilisemate õpingute 
käigus omaks võtnud Toora ehk Seaduse variserliku tõlgenduse viisi (Fl 3:4–6). Kui 
Paulus hiljem oma apoloogias korintlastele tõendas õigust evangeeliumi kuuluta-
mise eest tasu saada vastavalt Kristuse apostli väärikusele,189 siis viitas ta oma heeb-
rea päritolule. Olles Aabrahami poeg, on ta rohkem kui teised näinud vaeva Kris-
tuse kuulutamisega ja seega on Kristuse teenriks olemine tema identiteedi keskne 
määraja. Kristuse apostlina on ta valmis olema nõder ja niisugusena aldis näljale, 
peksasaamisele ja surmasuus olemisele (2Kr 11:13–30).

Oma nõtrusest kõneldes avaldas Paulus isegi sellised kannatused, mida põhjustas 
saladuslik „vai“ tema ihus. Uurijatel puudub põhjendatud teadmine, mis vaevusega 
oli tegemist. Jõudnud kolm korda selle vaia äravõtmise pärast palvetada, sai ta sel-
guse, et ka koos vaiaga või just vaia tõttu on tema peal Jumala arm. See on niisugune 
arm, millest piisab (2Kr 12:7–10). Pauluse elukestev muutumise protsess tõi arusaa-
mise, et koos vaiast tuleneva valuga peab Jumal tema muidu üleskerkivat inimlikku 
kõrkust vajalikes piirides.

Vaiaga seotud kannatuse esitus on kirjanduslikult kontrastne. Paulus on just eel-
nevalt justnagu kõrvalseisja pilgu läbi kiidelnud ühest Kristuses olevast inimesest, 
kes tõsteti kolmanda taevani paradiisi ja kes kuulis räägitamatuid sõnu (2Kr 12:1–5). 
See on autobiograafiline peitepilt, mis viitab peale Gl 1:15–16 saadud ilmutuse veel 
ühele ilmutusele, mis on kuidagi seotud Pauluse arusaamaga Kristusest ja koos sel-
lega kõigest muust tema teoloogias – inimesest, maailmast, kogudusest, Iisraelist jne.

Paulus oli enne Jumala ilmutuse kogemist uhke selle üle, et ta oli oma juudi-
usulises koolituses ette jõudnud paljudest eakaaslastest, olles innukas vanemate 
pärimuste suhtes (Gl 1:14). Mitte ehk niivõrd otseselt Toorast, kui just pärimuste 
eri variantide üle arutlustest hargnes midagi niisugust, mis ärritas Saulust ja pani ta 
Jeesuse järelkäijaid vaenama. Üheks selliseks ajendiks võis olla nendel aegadel tun-
tud muistne juudi kronoloogiline skeem. Selle kohaselt jaguneb maailma ajalugu 
kolmeks kahe tuhande aasta pikkuseks perioodiks:

(1) Esmalt oli kaose ajastu, (2) sellele järgneb Moosesega alanud Seaduse ajastu, 
(3) tulemas on Messia ajastu. Messias pidi suutma teha erilisi tunnustähti, mis tõen-
davad, et Jumal on ta saatnud. Nendele kolmele ajastule pidi lõpuks järgnema iga

188	Vanemate poolt antud nimi Saul harmoneerus päritolu toonitamisel hästi esimese kuninga 
Sauliga, kes samuti oli Benjamini suguharust.

189	1Kr 9:1–13.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



111

vene sabati rahu (Bruce 2010: 55).190 Käesolev elu kuulub ilmselt teise ajastusse. 
Messia ajastu on see, mida oodatakse ja millega seonduvad lootused.

d) Kes siis ikkagi on Messias?

See küsimus on saatnud juute läbi sajandite, sest Messias on isik, keda on oodatud 
ja oodatakse. Jeesuse jüngrite usk, et Jeesus Naatsaretlane ongi oodatud Messias, 
oli Sauluse jaoks vastuvõetamatu. Ärksa variserina võis ta olla kuulnud mõningaid 
jutustusi Jeesuse kõnedest ja õpetusest. Ei ole küll lihtne arvata, kui palju noore 
Sauluse vaadetest võis kokku sobida Jeesuse kirjatõlgenduse erinevate tahkudega ja 
tema muu õpetusega ning kui palju mitte. Seda me ei tea, aga see ei ole ka keskne 
teema. Otsustavaks sai tema jaoks see, et jüngrite kuulutatud Jeesus suri ristil. Risti 
löödud Messias on aga mõttetus.191 Idee ristil surnud Messiast on juutidele juma-
lateotus ja pahandus (1Kr 1:17–23). Kui kreeklastele oli see lihtsalt mõttetus, siis 
juutidele oli see skandaalne ärritus.

Selle veendumuse põhjal saabki mõistetavamaks Luuka kirjeldatud sündmuste 
käik. Saulus alustas koguduse tagakiusamist Jeruusalemmas ja asus vaenamist laien-
dama ka Damaskuse suunal (Ap 8:1–3 ja 9:1–2). Saulusele teada olnud vaate koha-
selt võis kunagi saabuda aeg, mil teised rahvad saavad osa Iisraeli usust. Miika 4:1–2 
kuulutab, et tuleb aeg, mil Issanda koja mägi seisab kindlana kui mägede tipp ja 
rahvad voorivad sinna. Paljud paganad lähevad Jeruusalemma ja ütlevad:

„Tulge, mingem üles Issanda mäele, Jaakobi Jumala kotta, et ta õpetaks meile oma 
teid ja et võiksime käia tema radu. Sest Siionist lähtub seadus ja Jeruusalemmast Issanda 
sõna!“

Niisugune on tsentripetaalse ehk keskpunkti suunas kulgeva misjoni skeem, mil-
lega variser Saulus võis nõustuda – rahvad tulevad otsima seda usku, mida ta ise 
jagas. Nüüd aga on Jeruusalemmast saanud alguse risti löödud Messia kuulutamine 
ja see sõnum levib tsentrifugaalselt väljapoole. Sellele tuleb vastu astuda.

Jumala ilmutus muutis aga kõik ja just risti teotuse kannatamise vajadusest sai 
Pauluse usu üks veendumus. Esimeses kirjas korintlastele rajas ta aluse hiljem risti-
teoloogiaks (theologia crucis) nimetatud kristoloogiale. Enda ülesandena ei näinud ta 

190	Pauluse kuulutus Jeesusest Kristusest evangeeliumi keskmena kohtus siin teistsuguse vaatega 
ajaloole. Ovidiuse „Metamorfoosid“ kujutasid ajalugu allakäiguna, kus kuldsele, hõbedasele 
ja pronksisele ajale järgnes viimaks raudne ajajärk. Seejuures langes just Augustuse aeg raud-
sesse ehk rauasesse perioodi, mida iseloomustas toores jõud. Aegade halvenemine puudutas 
ka kogu loodust (Hasenfratz 2004: 27–30). Augustus pidi selle maailmapildiga arvestama, ta 
püüdis lasta end paista isikuna, kes suudab rahva sellest olukorrast päästa.

191	Ei ole ka oluline, kas Jeesuse kannatus oli õiglase kannatus või mitte. Messias ei saa olla 
ristilöödu. Poodu on Jumalast neetud (5Ms 21:23). Messias oli eriliselt õnnistatu, kelle peal 
hingab Issanda Vaim (Js 11:2).

4.1. Apostli isik ja enesevaade



112

mitte hulga inimeste ristimist, vaid evangeeliumi kuulutamist. Paljudele oli üllatav 
uudis, et evangeelium on esmalt sõna ristist (1Kr 1:17–24). Alles risti tõttu on või-
malik mõista evangeeliumi kirgast poolt. Jeesuse ülesäratamine surnuist oli Jumala 
ainukordne tegu ja nimelt sellest kõneleb kirkuse teoloogia (theologia gloriae). See-
pärast ei saa ükski inimene kiidelda Jumala ees, kelle tõttu on Jeesus Kristus saanud 
meile tarkuseks ja õiguseks ning pühitsuseks ja lunastuseks (1Kr 1:29–30). 

Uus kogemus oli see, et ilmutusele järgnev elu muutus ja hakkas kulgema koos 
Kristusega (Messiaga). Sellel elul on uue elu tunnuseid ja need määravad uue inimese 
loomuse. Pöördeline kogemus tõi kaasa arusaama, mis lubas paljut varem väärtusli-
kuks peetut pühkmeiks arvata (Fl 3:7–21). Nüüdsest peale on kõige tähtsam Kris-
tuse Jeesuse kõikeületav tunnetamine, mis kaotas Seadusele rajatud omaenda õiguse 
ja iseenda õigeks pidamise. Nüüd on keskmes Kristusesse uskumisest tulenev õigus 
(Fl 3:8–9). Kristuse kannatuse väärtus on nii suur, et Paulus peab vajalikuks saada 
osa Kristuse kannatustest. Kannatuse osadus on vajalik selleks, et saada osaks elu ja 
jõuda ülestõusmisele surnuist (Fl 3:10–11).

Pauluse teoloogiat läbib antropoloogiline vaade ning sellega põimuvad kõik tei-
sed teemad. Ent usulise mõtlemise kese on kristoloogia.

Arusaamine Jeesusest Kristusena muudab Pauluse inimesekäsitlust ja koos 
sellega kõiki teisi valdkondi, nagu soterioloogiat, eklesioloogiat, kosmoloogiat, 
eshatoloogiat ja eetikat.

Sellisele, Kristuse surma ja surnuist ülesäratamise evangeeliumi kuulutamise 
ülesandele pühendus keevalise iseloomuga Paulus teda muutnud ilmutuse järel. 
Samalaadse innukusega nagu ta oli taga kiusanud Jeesus-rahvast Jeruusalemmas, 
kuulutas ta nüüd Jeesust Antiookias, Väike-Aasias, Makedoonias ja Kreekas.

e) Ilmutus, Jeesus-rahvas ja pärimus

Jeruusalemma jõudnud teated mõistetamatust uuest Saulusest võisid äratada sealses 
koguduses peale rõõmu ka umbusku ja ettevaatust. Isikliku ilmutuse ja koos sel-
lega apostli legitimatsiooni saanud Paulusele oli aga tähtis side Jeruusalemmaga kui 
usulise autoriteedi keskusega. Jeruusalemma siirdus ta tutvuma Peetrusega ja Jaako-
buse, Issanda vennaga, et jõuda ühisele selgusele evangeeliumi osas, mida kuulutada 
(Gl 1:18–2:10).

Mida Paulus kuulutas Naatsareti Jeesusest? Mida ta teadis ja kuidas ta seda teadis? 
Nii Paulus kui ka evangelistid tuginesid algkristlikele pärimustele. Erinevus ilmneb 
selles, et Pauluse tähelepanu keskmes olid Jeesuse ilmumised jüngritele ja püha õhtu-
söömaaeg.192 Muu niinimetatud „ajaloolise Jeesusega“ seotu põimis ta suurel määral 

192	1Kr 15:3–7 ja 1Kr 11:23–25. Seda kirjeldust nimetab Paulus Issandalt saaduks, ent Iisraeli 

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



113

nende teemade ümber. Seevastu hõlmas evangelistide vaade kogu Jeesuse maapealse 
elu, sellega seotud isikud, kohad ja usulis-poliitilised sündmused. Jeesus-pärimuse 
ajalooline järjepidevus esimesel ja teisel kümnendil ühendas Galilea Jeesus-liikumise 
Jeruusalemma algkogudusega ja uute sündivate kogudustega väljaspool Iisraeli.193

Isikliku ilmutuse ja kuuldud pärimuse dialektline suhe ilmneb selles, et nende 
kaudu sai Paulus seesmise arusaama Kristuse evangeeliumist ja see muutis tema 
vaateid ja elu (Gl 1:10–17).194 Võib järeldada, et Pauluse kuulutuse need aspektid, 
mis on omased just talle, pärinevad ilmutusest. Selle kõrval on Pauluse kuulutuses 
palju pärimuslikku materjali (Bruce 2010: 68–73). Selle pärimuse varajasim allikas 
oli Jeruusalemm ja nende vaadete osas on Paulusel ja evangelistidel olulisi kokku-
langevusi.

4.2. Impeerium, evangeelium ja Kristus ideoloogilises ja 
eshatoloogilises vaates

Sest Jumala narrus on inimestest targem ja Jumala nõtrus inimestest tugevam. 
(1Kr 1:25)

Poliitiline olukord mõjutab nii inimeste vaateid kui ka tegevust. Paulus pidi sellega 
arvestama, kui ta kujundas ta oma sõnumit nii kogudustele kui ka avalikus ruumis. 
Kuidas kasutas ta ära valitsevat olustikku ja missugune oli tema taktika?

Saulus sündis, kasvas ja suri Rooma riigis üldiselt valitseva rahu ajal. Ta ei saanud 
näha isegi mitte Rooma ülemvõimu vastase juudi sõja süttimist, rääkimata selle 
lõpu õudustest. Ta suri, kui regulaarne templiteenistus Jeruusalemmas jätkus, ning 
seda teadsid tema eluaja lõpuni ka „tema koguduste“ liikmed. Mida see kõik temale 
ja tema tööle tähendas?

Rooma rahu, pax Romana, rajas kogu suure riigi territooriumil aluse rahvaste 
elujärje parandamiseks. See oli igati hea ning seda tajuti hüvena. Vähem mõisteti 
seesuguse rahu poliitilisi tagamaid ja toimemehhanisme. Rahuga kaasnev vabaduste 
ahendamine jäi silma eest varjule. Neid mehhanisme oli vähemalt kaks.

loomisteoloogia valguses on ka inimeste tehtu ja neilt saadu viimselt Jumalt pärinev. Selle 
viimse õhtusöömaaja tuuma esitava osa ümber kujundas Paulus õpetuse, mis selgitab nii püha 
õhtusöömaaja tähendust kui ka selle õiget kasutamist (1Kr 11:17–30).

193	Lühikese ülevaate varajasest ajaloost pakub Arne Hiobi ekskurss raamatus „Aegumatu 
Piibel“(Hiob 2025: 258–267).

194	See peab olema sündmus, mida Luukas kirjeldab Sauluse matka raames Damaskusesse ja mis 
lõppes hoopis vastupidiselt sellele, mida Saulus kavatses (Ap 9:1–22). Luuka kirjeldus Jeesuse 
enda ilmumisest laseb mõista ka seda, kuidas Paulus kujundas vaate kogudusest kui Jeesuse 
ihust. Paulus sai aru, et kogudust ehk Jeesus-rahvast taga kiusates kiusas ta taga Jeesust ennast: 
„Mina olen Jeesus, keda sa taga kiusad“ (Ap 9:5).

4.2. Impeerium, evangeelium ja Kristus ideoloogilises ja eshatoloogilises vaates



114

Esiteks toetus rahu mõõgale ja sellise rahu teostamine muutus kohati verisemaks 
kui võis eeldada. Eesmärgi ja vahendi suhtele on ajaloos ikka antud ambivalentseid 
hinnanguid. Teiseks oli rahul ka selge ideoloogiline eeldus. Rahu eeldas Rooma 
ametliku usundi täielikku tunnustamist. Selle eelduse elluviimine toimus surve abil 
ja soodustas mugava lihtsa allumise meelsust rahva hulgas. Sellega kaasnev vähemalt 
ajutine turvalisuse tunne on ju inimlikult mõistetav. Ent usundiga liitus poliitiline 
aspekt keisri jumaliku austamise näol.

a) Impeerium, keiser ja maise riigi elanik

Ladina sõna imperium sisaldab endas korraldust, käsku, eeskirja, nende andmise ja 
ka tegeliku täideviimise võimet. Roomas koondus keisri isikusse nii käsu andmine 
kui ka käsu täitmise tagamine. Keiser oli ka sõjavägede ülemjuhataja, kelle käsu 
täitmise ruumilist ulatust kogu riigi piirides tähistab seesama termin imperium. Nii 
sai sõnast imperium ka geograafiline mõiste, mille piires teostus keisri ideoloogi-
line mõju. Luukas väljendas seda olukorda poliitilise osavusega, kui ta kirjutas, et 
keiser Augustusest läks välja käsk kirjutada üles kogu asustatud maa elanikkond 
(Lk 2:1).195

Jeesuse, Pauluse aja ja kogu algkristliku perioodi olustiku poliitilist, usulist, 
militaarset ja kultuurilist miljööd on kokkuvõtlikult kirjeldanud Ergo Naab oma 
2017. aastal kaitstud doktoritöös „Ülendusmotiiv ja eshatoloogia presentne aspekt 
Corpus Paulinum’is: religioonilooline ja kultuuriteoreetiline käsitlus“, lehekülge-
del 56–75. Rooma riigi raames ei olnud kodanikel, veel vähem mittekodanikel, 
võimalust vallata, kontrollida ega suunata oma elutingimusi. Enamasti nähti oma 
eksistentsi vahetus sotsiaalses reaalsuses ettemääratuna ja limiteerituna. Selles riigis 
kindlustas sõjaline jõud impeeriumi geograafilised piirid ning ideoloogiline võim 
kindlustas keisri käsundusala sisemised suhted.

Keisri kujud tegid jumalikuna austatava keisri nähtavaks, kohaolevaks ja psühho-
loogiliselt ligiolevaks. Ehkki Jeruusalemma ja Galilea avalikus ruumis ilmselt keisri 
kujusid ei olnud, oli keisri ideoloogiline kuvand teada ja tuttav nii Jeesusele, Galilea 
rahvale, Paulusele kui ka kõigile algkristlastele nii Iisraelis kui ka väljaspool püha 
maad.

Keiser oli see, kellel ainsana oli täielik meelevald, omavoliline käsundamise vägi 
ehk ἐξουσία nii maa peal kui ka taevas.

195	Käsu ehk korralduse kohal on kreekakeelne sõna δόγμα ning riigi või maailma kohal sõna 
οἰκουμένη. See tähistab elanikega asustatud maad, niisugust ala, kus inimesed elavad maja-
pidamistes ning on tsiviliseeritutena ühiskondliku korraga seotud. Oikumeeni mõistet hakati 
kasutama ka kogu Rooma riigi kohta.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



115

b) Keisrikultus, religioon, poliitka ja tulevik usus

Tänase läänemaailma kodanikule võib esmapilgul näida, et usk ja poliitika oma-
vahel palju kokku ei puutu. See mulje aga muutub, kui avastame, et aeg-ajalt polii-
tikud ei olegi usu ja usuorganisatsioonide suhtes ükskõiksed. Nad kas soovivad 
kasutada usumaailma tõsiasju omaenda kasuks või vastupidi, tõrjuda poliitika abil 
usuga seotu ühiskondlikust elust välja ning suruda usuelu seaduse toel ahistavatesse 
raamidesse.

Viimastel kümnenditel on hakatud võimu käsitlema komplekssemalt, nähes 
võimu seotust ühiskonna sotsiaalsete, majanduslike, kultuuriliste ja usuliste aspek-
tidega. Varajase keisririigi aja Rooma teostas võimu jõuga, mille elluviimise toeks oli 
keisrikultus ning ideoloogiline retoorika rahust, majanduslikust õitsengust ja riigi 
harmooniast (Naab 2017: 59). Kuna keiser oli käsundaja, siis sisaldab sõna „keisri-
kultus“ endas poliitika tegemise, religiooni harrastamise ja võimu kehtestamise 
võime kombinatsiooni. Need valdkonnad on funktsionaalselt toimivad hoovad, 
mida ühendab imperiaalne ideoloogia. Ideoloogia on aga nagu uskumuste terviklik 
kogum, mis omakorda neid valdkondi keisrikoja tahte kohaselt väestab.

Keisrikultusel olid mitmed antiikreligioonile omased tunnused ja mõjujõud, 
kuna selles osalejad võisid omada religioosseid tundeid ja vaimseid kogemusi. Sel-
lisest mõjust olid inimesed omal viisil teadlikud ka siis, kui nad ei määratlenud 
seda kognitiivselt. Ent Corpus Paulinum’i kirjad tunnistavad nende autorite tund-
likkusest ideoloogilistes küsimustes ja annavad vastuseid keiserliku sümbolimaailma 
mõjudele.196 Kuidas otsustas Paulus oma sõnumit vormida olukorras, kus ta tun-
dis algkristlikku pärimust Jeesusest, kes kuulutas Jumala kuningriiki? Selle riikliku 
ideoloogia taustal toimib Kristuse ülendamine sümbolina, mis avab tuleviku sala-
duse: Kristus on see, kes tühistab kõik selle, mida Rooma keiser oma ideoloogilise 
või sõjalise jõuga oli võimeline saavutama (Naab 2017: 61).

Keisrikultus on üldnimetus keisri isiku ja ametivõimuga seotud uskumustele ja 
rituaalidele ning oli üks valitsejakultuse vorme. Idamaade valitsejaid kutsuti üldiselt 
kuningateks, Egiptuse valitseja erinimetus oli vaarao. Rooma riigis kujunenud valit-
sejakultuse eelkäijaks võib pidada kultuslikke austusavaldusi, mis said osaks Rooma 
õigust ja väge kehastavale jumalanna Romale, hiljem ka vabariigi aja kõrgetele

196	Pauluse enda koostatud 7 kirja valmisid aastate 50 ja 58 vahel pKr, ent Pauluse nimega seotud 
kuue muu kirja koostamine ulatus juudi sõja, Jeruusalemma langemise ja templi hävitamise 
järgsesse aega. Seda miljöö muutust on kasulik meeles pidada Efesose, Kolossose, 2. Tessaloo-
nika, 1. ja 2. Timoteose ja Tiituse kirjade lugemisel. 

4.2. Impeerium, evangeelium ja Kristus ideoloogilises ja eshatoloogilises vaates



116

ametnikele ja väejuhtidele. Rooma valitsejakultus kujunes keisrikultuseks esimesel 
kristlikul sajandil ning sai oma nime Julius Caesari nime järgi.197

Kreeklastele ja idamaade rahvastele võrdus keiser kuningaga ja Rooma riik sisuli-
selt varasemate või teiste kuningriikidega. Iisrael ei omistanud kuningale jumalikku 
au, Jumal ise oli Iisraelile kuningas.

Selliste Kreeka-Rooma poliitiliste ja religioossete uskumuste ja riikliku elu-
korralduse keskel elas Paulus. Omamoodi vastukultuurilises tonaalsuses andis ta 
korintlastele mõista, et praegune kord ei püsi igavesti. Maailm on Jumala looduna 
hea ja seda saab ja peab õigesti kasutama, ent siiski tuleb vaade olevikule allutada 
tulevase ajastu ootusele.

c) Meelevalla ning meele valdaja vahetus

Ent muudatused on juba alanud ja jätkuvad ning selle maailma pale ehk tegumood 
möödub (παράγει γὰρ τὸ σχῆμα τοῦ κόσμου τούτου; 1Kr 7:31). Lõpp tuleb 
kõigele siis, kui Kristus loovutab kuningriigi Jumalale, olles enne kõrvaldanud iga 
valitsuse ja iga meelevalla ja väe. Kristus on see, kes peab valitsema kuningana, kuni 
Jumal paneb kõik vaenlased tema jalge alla. Paulus vaatab aga veel kaugemale kui 
poliitiline pööre. Ta näeb seda, et kaotajaks jääb ka viimne vaenlane, kelleks on 
surm (1Kr 15:23–26).

Pauluse ja tema kaastöötajate kirjad näitavad, et algkristlus tundis juutliku polii-
tilise teoloogia mõttelaadi. Ka Iisraeli ootus oli see, et Jumal saadab kord oma Mes-
sia, kelle haldusaeg saab olema rahu, šalom. Pauluse kirjade keelendid tunnistavad 
valitsejakultusele vastanduva usulise ideoloogia sündimisest. Need ei kõnele altpoolt 
tulevast riigikorda muutvast inimlikust revolutsioonist ja säilitavad korda armastava 
„riigitruuduse“ vormi. Ent sisuline muutus tuleb mujalt, ülevalt, taevastest, kus on 
Jeesus-rahva tegelik kogukond ja kust oodatakse tegeliku Päästja, Issanda Jeesuse 
Kristuse ilmumist.

Tulevane suur muutus on palju rohkemat kui vaid nii-öelda poliitiline pööre. 
See puudutab kogu loodud maailma ja on ka antropoloogiline. Kristus muudab 
meie siinse maise alanduse ihu oma kirkuse ihu sarnaseks selle väe toimel, millega ta 
suudab alistada enesele kõik (Fl 3:20–21).
Selle perspektiivi taustal on kergem mõista Pauluse ühiskondlikke vaateid ning 
pareneetilisi soovitusi ja hingehoidlikke julgustusi. Kõigepealt tunnustab ta vajadust 
maksta makse, alluda ametnikele ja anda oma panus selle rahuliku ühiskondliku 

197	Vaata lisaks Jaan Lahe ja Ergo Naabi artiklit „Keisrikultus Rooma riigis Juliuste-Claudiuste 
ja 1. Flaviuste dünastia valitsusajal ning selle võimalikud kajastused algkristlikus kirjanduses“ 
(Lahe ja Naab 2014). Kristuse ülendamismotiivist Corpus Paulinum’i kirjades vt Naab 2017.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



117

korra säilimiseks, mille raames ka evangeelium levida saab (Rm 13:1–7). Näib, et 
Paulus arvestas sellega, et Rooma rahu teostub küll vägivalla abil, ent vägivaldne 
rahu on siiski parem kui vägivaldne anarhia. Nii võib oletada Pauluse arutluse käiku:

Esmalt arusaam, et kuna Jumal laseb praegusel korral jätkuda, on sellel vähemalt 
olevikus legitiimsus ja kodanikud saavad oma kodanikukohuse täitmisest ka kasu. 
Teisalt ei tule sellesse korda klammerduda. Kuna selle maailmakorralduse aeg on 
läbi saamas, siis aitab evangeeliumi perspektiivi nägemine sellel vahepealsel ajal 
ka ebaõigust taluda. Selles olukorras soovitas Paulus võtta omaks uued voorused, 
mis annavad jõudu olla rõõmsad lootuses, vastupidavad selle ajastu viletsustes ning 
püsivad palves (Rm 12:12).

Kolmas aspekt on kahe eelnevaga omamoodi pinges. Ühelt poolt me elame uue 
ootuses, samas on aga Kristuses olemisega uus juba alanud. Kui keegi on Kristuses, 
siis ta on uus loodu (καινὴ κτίσις), vana on möödunud, vaata, uus on sündinud. Selle 
uue oleku tajumine peaks muutma inimese leplikumaks ühiskonna ülekohtu suh-
tes, Paulus näeb kristlasi lepitajatena. Jumalaga lepitatu saab toimida ka ühiskond-
liku lepitajana, ombudsmanina (2Kr 5:17–21).

Kuna Iisraeli Kõigeväeline Jumal, Issand Seebaot, on õiguse Jumal ja seaduslik-
kuse seadja, siis näeb Paulus evangeeliumis ilmutatud õigust Jumala suure tervikliku 
tahteavalduse osana.

4.3. Seadus, õigeks saamine, evangeelium, pääste, arm ja usk

Vahemere-äärses maailmas oli õigusealane mõtlemine omane Iisraeli rahvale ja 
Rooma riigile. Riik oli avalik olm või avalik asi (ld res publicus). Kreekas arutati 
õiguse üle rohkem filosoofia ja eetika raames. Juutidele oli keskne Toora ning Toora 
tähtsus kandus edasi ka Jeesust Messiana austavatele juutidele kui esimestele alg-
kristlastele. Toora tähendus kreeklastest ja roomlastest Jeesus-rahvale oli juba vahen-
datud sisu ja tähendusega, kuid loomulikult puudutasid õiguse taotlus ja õiguslik 
mõtlemine algkristlust selle erinevates esinemisvormides.

Saul pidas au sees Toora alusel saadavat õigust, otsis seda ning puutus samal ajal 
kokku Rooma õigusega. Järgnenud Kristus-kogemus vormis tema mõtlemist nii, et 
ta põimis kõik ülal esitatud mõisted keerukaks võrguks.

On metoodika küsimus, mis järjekorras esitada Pauluse mõttekäiku iseloomus-
tavad mõisted. Kuna aga talle oli keskne Jumala õigus, siis sellest tulenevad kõik tei-
sed mõisted ja nendevahelised suhted. Jumala õigus on absoluutne, see peab saama 
täidetud, ja Jumala õigus on igasuguse õigusemõistmise ja seega ka kohtupidamise 
ainus alus ja printsiip.

4.3. Seadus, õigeks saamine, evangeelium, pääste, arm ja usk



118

a) Seadus on õige ning seetõttu õigusepärane ja kehtiv

Toora kui Jumala tahteavalduse rikkumine on Jumala õiguse riive, mistõttu Jumala 
viha mõiste selgitamine ei ole välditav. Esiteks ei ole Jumala viha kõrvutatav inimese 
vihaga. Teiseks ei ole Jumala viha ja Jumala armastus teineteist välistavad (Hunter 
1966: 71). Jumala viha markeerib Jumala kohut. Paulus tuli ümbritsevat elu vaada-
tes järeldusele, et Jumala viha juba avaldubki ümbritsevas elus selle kaudu, kuidas 
inimesed oma elusid vääralt elavad. Nii juutide kui kreeklaste eluviisid ei vastanud 
Jumala õigusele. Millest see tulenes?

Jumal on ilmutanud oma olemasolu ja vägevust kõikidele, ent kõik inimesed 
ei ole seda vastu võtnud. See on inimeste endi otsus, mille peale on Jumalat mitte 
austavad inimesed antud nende endi langenud loomuse meelevalda. Inimesed on 
hakanud tegema seda, milleks nende nüüdne loomus neid sunnib (Rm 1:18–24). 
See on Jumala õiguse vastu ning seega ilmneb Jumala viha inimeste endi otsustuse 
tõttu ära teenitud eraldatuses Jumalast.

Paulus avas inimeste patu teema pikas lõigus, kus nii paganad kui juudid on üht-
viisi süüdi Jumala tahte mitte austamises. Loomulik tulemus on patune eluviis, mis 
sünnitab ka õnnetu elujärje (Rm 1:18–2:29). Jumal mõistab niisugust elu elavate 
inimeste üle kohut tõtt mööda. Ilmutuse läbi on ka paganatele kingitud südame-
tunnistus, mida nad oskavad osaliselt kasutada.198 Juudid aga, kui nad kiitlevad 
Seaduse üle ega täida seda, saavad Jumala pilkamise põhjustajateks (Rm 2:23–24).

Pauluse analüüs lõpeb lootuse ukse paotamisega. Juutidele sõnastas ta tõdemuse, 
et päriselt juut pole füüsiliselt ümberlõigatud isik, vaid see, kes on juut sisemiselt. 
Mida see tähendab? Juut on see, kellel on ümberlõigatud süda (Rm 2:28–29). 
Rooma kirja teemaarendus näitab, et ümberlõigatud süda laieneb kõikidele inimes-
tele. Seetõttu on meeleparandus ja pöördumine võrdselt kõikidele avatud ning see 
taastab ka paganate jaoks õige olukorra.

Juutidele peaks niisugune uueks saamine olema esimesena võimalik, sest juu-
tide kätte on antud Jumala sõnumid ehk Toora (Rm 3:1–2). Selle põhjal järgneb 
väljapääsutee avamine Jumala armu kaudu ka teistele rahvastele. Kuna aga kõik on 
pattu teinud ja jäänud ilma Jumala kirkusest, siis mõistetakse ka kõik õigeks Jumala 
kingitusena, lunastuse kaudu, mis on Kristuses Jeesuses (Rm 3:23–24). Miks nii? 
Sest Jumala õigus, millest tunnistavad Mooses ja prohvetid, tuleb üksnes Jeesusesse 
Kristusesse uskumise kaudu kõigile, kes usuvad.

198	Paulus kasutas sõna συνείδησις mis on tõlgitav koosteadmiseks ehk südametunnistuseks. 
Ladina vaste on con-scientia. Südametunnistuse niisugune esitamine tähendab sidemete 
ja suhete mõistmist. Südametunnistus eeldab suhet inimese ja inimese ning inimese ning 
Jumala vahel. Seepärast ongi see koos-teadmine.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



119

b) Evangeelium on nii hea sõnum kui ka täidesaatev vägi

Pauluse kuulutatud lootuse tuuma väljendas kreekakeelne sõna evangeelium, mille 
tähendus avaneb üksnes Toora taustal. Evangeeliumi mõistmise eeldus üldse on Sea-
duse ehk Toora õigsuse tunnustamine. Rahvastel, kellel puudus Jumala nõudeid esi-
tav Toora, puudus ka arusaam vajadusest niisuguse evangeeliumi järele, mille välti-
matus oli Paulusele saanud mõistetavaks. Evangeelium on mõeldav ja mõistetav siis, 
kui on sündinud arusaam Jumala tahtest, õigusest, kohtust ja suhtest inimesega.

Paulusel ei olnud kerge selgitada vajadust uskuda Jumala evangeeliumisse. Nii 
juutidele kui ka teistele oli vaja selgitada, et evangeelium sisaldab kindlasti ka sõna 
ristist (1Kr 1:17–25). Nii otsis ta selleks vahendeid alates oma esimesest kirjast 
Tessaloonika kogudusele kuni Rooma kirjani välja. Ristiusu vastuvõtmiseks ehk 
pöördumiseks oli vaja kolme sammu:

(1) Jumala Seaduse tunnustamine; (2) Jumala Seaduse täitmise raskuse ja võima-
tuse mõistmine; (3) patutunnetusele jõudmine. Siinkohal on jälle kohane küsida, 
kuidas see juhtus? Kuidas meelemuutuse protsess toimus? Miks see juhtus?

Meil ei ole võimalik ajas tagasi minna, et tajuda kõrvaltvaatajana neid muu-
tusi sotsiaalpsühholoogiliselt ja usundipsühholoogiliselt. Aga nähtavasti jõudis aina 
suurem hulk inimesi äratundmisele, et Iisraeli Jumala Seadus on olemuselt õige. 
Et seda ei täideta, siis on ka Jumala kohus õige. Evangeelium aga kuulutab vabaks 
ostmist patu võimu alt. Ausa vaate avanemine omaenda riknenud elule pidi viima 
päästetunnetuse tekkimisele.199 Nähtavasti sai millalgi hulk inimesi aru väljastpoolt 
tuleva päästmise vältimatusest. Seda selgitas Paulus pealinna rahvale kui sõnumit 
Jumala päästest.

Rooma kirja alguses on Paulus vormistanud niisuguse tüvilause, mis hõlmab ena-
mikku mõisteid, mida ta oma kirjades kasutab ja avab. See lause toimib ka Rooma 
kirja sisukorrana ning küsimustele süsteemste lahenduste otsimise valemina:

Sest ma ei häbene evangeeliumi, see on ju Jumala vägi päästeks igaühele, kes usub, 
juudile esmalt ja siis kreeklasele. Sest Jumala õigus on ilmunud evangeeliumis usust 
usku, nii nagu on kirjutatud: „Aga õige jääb usust elama.“200 (Rm 1:16–17)

199	Vrd Luuka evangeeliumi esitust Sakariase kiituselaulu lõpuosas Ristija Johannese kui prohveti 
kohta. Johannese ülesanne oli tuua oma rahvale Iisraelile pääste tunnetus (Lk 1:76–79).

200	Vaata, kes on isemeelne, selle hing ei ole siiras ta sees; aga õige elab oma usust (Ha 2:4).

4.3. Seadus, õigeks saamine, evangeelium, pääste, arm ja usk



120

c) Jumala pääste ja selle aegu läbiv loomus

Päästet kuulutaval evangeeliumil on Pauluse sõnul kõikehõlmav ulatus, mis ilmneb 
kolmes ajalises vormis – minevikuna, olevikuna ja tulevikuna.

•	 Pääste ehk õndsus kui mineviku sündmus põhineb Kristuse lõpetatud tööl, 
mille Jeesus tegi inimeste jaoks ristil. Kõik toimub läbi risti. Paulus näitas 
patu universaalsust, selle kasvamist ajaloos ja viisi, kuidas patu vägi haaras 
Aadamas kõiki inimesi.201 Inimene ei ole lepituse aktiivne osapool. Jumal 
on subjekt, kes lepitab end inimesega ehk inimest endaga ja inimene peab 
seda lubama: Me palume Kristuse asmel: Andke endid lepitada Jumalaga! 
(2Kr 5:20). Pääste on inimese vabaks ostmine, tema õigeks mõistmine ehk 
õigeks tegemine ja lepitamine Jumala enda poolt Jeesuse Kristuse kaudu.

•	 Pääste kui olevikuline kogemus avaldub Jumala mõjus inimesele. See mõju 
on kirjeldatav kui ajas kulgev pühitsus. Pühitsust iseloomustavad Pauluse jul-
gustavad sõnad: Sest Jumal on see, kes teis tegutseb, et te tahate ja toimite tema 
hea nõu kohaselt (Fl 2:13). Samasuguse positiivse toe annab inimesele sõnum 
elust kui kingitusest. Sõnale, et evangeelium on Jumala vägi päästeks igaühele, 
kes usub, järgneb tõotus, et õige jääb usust elama (Rm 1:16–17). Pääste olevi-
kulisuse juurde kuulub ristiinimese eesõigus olla Kristuses Jeesuses, sest neile, 
kes on Kristuses Jeesuses, ei ole enam hukkamõistu (Rm 8:1–2).
Olla Kristuses tähendab elada Vaimus. Püha Vaim pühitseb ja kingib Jumala 
kuningriigile omast rahu ja rõõmu (Rm 14:17).202 Pääste toimimise kesk-
kond on kogudus. Liikmed jagavad ühist usku, osalevad Kristuse ihus ja toe-
tavad kõiges üksteist (Hunter 1966: 38). Nüüdne Jeesuse kogudus toetub 
Iisraeli rahva kogemusele muistsest Jumala rahvast. Iisrael kogudusena (hbr 
qahal) on nüüd Jeesuse Kristuse läbi saanud selle sõna täielikus tähenduses 
Jumala koguduseks (1Kr 11:16). Pääste olevikuliseks tunnuseks ja tõendu-
seks on ka osalemine Issanda laual, millel samuti on mineviku, oleviku ja 
tuleviku mõõde.

•	 Pääste kui tulevikuline ootus lisab eshatoloogilise ehk aegade lõpul teostuva 
mõõtme. Kristlaseks olemine tähendab nii selle jagamist, mis oli, kui ka mis 
on ja mis saab olema. See on usk, mis laseb loota tulevikku, mis praegu vaid 
aimamisi nagu peeglist kätte paistab. Tulemas on aeg, mil tunnetatakse täieli-
kult ning sellise tunnetuse tagab Jumala arm (1Kr 13:12–13).203

201	Rm 1:18–3:20. Patu tööriist on „liha“ (sarks). See on sõna, mis esineb Pauluse kirjades küm-
neid kordi Jumala tahet ignoreerides elava inimese kirjeldusena (Hunter 1966:16–17).

202	Rm 15:16; 1Kr 1:2.
203	Pääste mõistmisel kolme ajamõõtme kujul on seos ka algse paasasöömaaja pidamise kolme 

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



121

Pauluse esimestes kirjades oli Kristuse teise tulemise teema rohkem esil kui tema 
hilisemas korrespondentsis.204 Tulevikuootuse teine tahk on isikliku ülestõusmise 
lootuse avamine. Selle selgitamiseks esitas ta inimese tulevase taevase kuju visandi. 
Pauluse ülesande raskus seisnes selles, et tal tuli surnuist üles äratatud inimese loo-
muse kirjeldamiseks kasutada kreeka keelt. Kreeklastel oli uskumus elu võimalikku 
hingelisse jätkuvusse, ent ihu selles ei osalenud ja seega ei olnud isiku identiteedi 
jätkuvust (Hunter 1966: 55).

Oma vaadete selgitamiseks kasutas Paulus sageli kuju ja ihu205 mõisteid. Esi-
teks: Nii nagu me kandsime muldset kuju, nii kanname kord ka taevast kuju 
(1Kr 15:49). Teiseks, Issand Jeesus Kristus on see, kes muudab meie alanduse ihu 
oma kirkuse ihu sarnaseks selle väe toimel, millega ta suudab alistada enesele kõik 
(Fl 3:21). Kõige pikemalt on Paulus selgitanud oma vaadet üksikisikule osaks saa-
vale tulevasele päästele korintlaste esimese kirja peatükis 15. Esmalt esitab ta päri-
muse Jeesus Kristuse surnuist ülesäratamise kohta ja põhjendab selle alusel lootust 
inimese surnuist ülesäratamisele. Muude tunnuste seas eristab ta kaduvat maist ihu 
ning kadumatut vaimset ihu (1Kr 15:42–44).

d) Arm ja usk Seaduse, pääste ja õiguse kontekstis

Võibolla ei erine inimesed armusse suhtumisel kuigi palju siis, kui häda on käes ja on 
vaja armu saada. Kui aga räägitakse jumalikust armuandmisest, pole patutundmise 
puudumisel selge, miks seda armu vaja on. Paulus tunnistas lugejatele, et noorena 
pidas ta end Seadusest tuleneva õiguse poolest laitmatuks.206 Kuid Jeesuse ilmutus 
avas tõe, et varasem veendumus õiguse saamisest Jumala ees Seaduse abil ei pea 

mõõtmega: (1) meelespidamine ja mälestamine, (2) praktiline osavõtmine ehk osadus ning 
(3) Jumala kuningriigi lõpliku tulemise ootus. Pikemalt lahti kirjutatuna on paasasöömaaeg 
kui ohvrisöömaaeg, mälestussöömaaeg, meenutussöömaaeg ja eshatoloogiline lootussööma-
aeg (vt Tasmuth 2020: 59–60). 

204	Esimene kiri tessalooniklastele kinnitas lugejaid Jeesuse peatse tulemise ootusega, mille 
keskne mõte oli surnuist ülesäratamise usu kinnitamine (1Ts 4:13–18). Rooma kiri seadis 
eshatoloogilse tähelepanu keskmesse evangeeliumi ulatumise kõikide rahvasteni ja koos sel-
lega Iisraeli rahva pöördumise Jeesuse poole (Rm 9–11). Samal ajal kinnitab Rm 6:3–11 
ristituid arusaamaga, et Kristuse surmasse ristimine ja tema surma sarnasusega üheks saamine 
kinnitab meie üheks saamist ka tema ülestõusmise sarnasusega. Nii saavad ristitud juba nüüd 
kõndida uues elus ehk teisisõnu elu uudsuses. 

205	Ihu tähistas kreeklastel üsna paljus seda, mida ka meie täna mõistame kehalikkuse all, ent 
samas ka kogu isikut, tema mina. Nii näib Paulus viitavat ihule kui terviklikule minale ehk 
iseendale, kui ta ütleb, et Kristus saab avalikult ülistatud „minu ihus“ (Fl 1:20). Et aga ihu 
kaudu osaleb ja elab inimene selles maailmas, pidas Paulus selgituse mõttes sobivaks kõneleda 
ka „patu ihust“ (Rm 6:6).

206	Fl 3:6.

4.3. Seadus, õigeks saamine, evangeelium, pääste, arm ja usk



122

paika. Inimene ei suuda seda ja ta eksib, kui arvab, et suudab. Seaduse tegude kaudu 
ei mõisteta õigeks ühtki inimest, sest Seadust täielikult täita ei ole võimalik.207

Toora on Jumala tahte õiguslik dokument. Õigus on Jumala õigus. Jumala õiguse 
alusel ja Seaduse kohaselt on iga inimene süüdi, kuna ei suuda seda täita. Seadusel 
on mitu tahku. Seadus on endiselt püha ning õige ja hea, kuna Sedause kaudu tuleb 
patutundmine.208 Ent Seadus oli ja on jõuetu selleks, et inimene selle täitmise abil 
õiguse ära teeniks. Samas peavad Seaduse nõuded saama täidetud (Rm 8:3–4).

Seaduse õigusnõude ja seda mitte täitva inimese vahelise kuristiku ületamiseks 
saatiski Jumal oma Poja inimese patuse liha sarnasuses ja patu pärast, et Seaduse 
nõuded Kristuses Jeesuses saaksid meie eest täidetud. Selle tulemusel ei olegi enam 
hukkamõistmist neile, kes on Kristuses Jeesuses (Rm 8:1–11). Jeesusesse uskuvale 
inimesele omistatakse Jeesuse enda lunastustöö läbi taastatud, ennistav ehk restitu-
tiivne õigus. See õigus on aga armust:

Ma ei taha tühistada Jumala armu, sest kui õigus tuleks Seaduse läbi, siis tähendaks 
see, et Kristus on asjatult surnud (Gl 2:21).

Õigus ja arm on andja poolt. Õigus antakse armust, võetakse aga vastu usu 
läbi. Arm on andja poolt, usk vastuvõtja poolt. Paulus leidis, et usust õigeks saa-
mise põhjendus oli juba ammu Pühakirjas olemas esiisa Aabrami kaudu. Ajal, mil 
Aabram ei olnud veel saanud rahvaste isaks, kandis ta juba endas tõotust selleks 
saada. Aabrami kohta kehtisid sõnad: Ja ta uskus Issandat ning see arvati talle õiguseks 
(1Ms 15:6).

Mida Aabram uskus? Seda, et ta vanana ja lastetuna saab järglasi, kelle kaudu 
antakse õnnistus kõikidele suguvõsadele maa peal (1Ms 12:1–3). Millal Aabram 
seda uskus? Enne, kui Moosese kaudu Toora ilmutati! Aabramina ja mitte veel 
Aabrahamina! Pauluse tõlgenduskunst on jalustrabav. Rooma kirja 4. peatükis 
koostas ta Aabrami/Aabrahami usul rajaneva tõenduse ning järeldas, et vaid usklik 
Aabra(ha)m on usu eeskujuks nii juutidele kui ka mittejuutidele. Nii sai Aabraha-
mist kõikide uskujate isa (Rm 4:1–25). Esmalt messialaste ja siis teiste rahvaste usk-
like isa. Paulus avastas, et Toora ise sisaldab usust õigeks saamist. See oli vaja asetada 
Jeesuse lunastustööl põhineva usu teenistusse. Siis võiski kirjutada, et Seaduse lõpp 
on Kristus, igaühele kes usub (Rm 10:4). Kuidas? Kas Seadus enam ei kehti?209

207	Gl 2:16. Inimene ei suuda seda ning Paulus laiendas selle arusaama kogu ajaloolisele Iisrae-
lile, kes taotles õigust Seaduse varal, aga ei olnud Seaduseni ulatunud. Siin ebaõnnestub iga 
inimene, nii juut kui kreeklane (Rm 9:31–32).

208	Paulus kinnitab Seaduse kehtivust (Rm 3:31; 7:12) ja headust (Rm 7:22), kuna Seaduse õig-
susest saab inimene mõistusega aru.

209	Kreeka sõna telos sisaldab korraga nii ajalise lõpu kui ka eesmärgile jõudmise mõtet. Nii saab 
eesti keelde tõlkida, et Kristus on Seaduse eesmärgi täideviija ja Kristuses on Seadus oma 
eesmärgile jõudnud, tuues patutundmise ja viies inimese Kristuse juurde.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



123

Seadus kehtib küll edasi Jumala tahte ilmutajana ja seetõttu ka patutunnetusele 
viijana. Aga Seadus ei ole enam Jumala osadusse pääsemise vahendiks (Bruce 2010: 
153). Seadus on olnud ja on kasvatajaks, pedagoogiks Kristuse juurde (Gl 3:24). 
Seadus on Jumala sõna ning osa Pühakirjast, mille kohta Paulus ütleb:

„Sõna on su lähedal, sinu suus ja su südames.“210 See on ususõna, mida me kuulu-
tame. Kui sa oma suuga tunnistad, et Jeesus on Issand, ja oma südames usud, et Jumal 
on ta üles äratanud surnuist, siis sind päästetakse, sest südamega usutakse õiguseks, 
suuga tunnistatakse aga päästeks. Sest Pühakiri ütleb: „Ükski, kes usub temasse, ei jää 
häbisse.“ (Rm 10:8–11)

e) Seadus, leping ja evangeelium

Moosese Seaduse oma tegudega täitmise püüde asemel kõneleb Paulus nüüd armas-
tuse seadusest.211 Paulus tundis Jeesuse pärimust: „Kõike siis, mida te iganes tahate, et 
inimesed teile teeksid, tehke ka nendele! See ongi Seadus ja Prohvetid“ (Mt 7:12). See 
Seadus on nüüd juba Kristuse Seadus, mis teostub ligimese armastamise kaudu ja 
nii ka täielikuks saab (Gl 6:2; 5:14). Jeesus-rahval on nüüd Seadus südames, mida 
prohvet Jeremija lepinguteoloogia vormis ette kuulutas:

 ... vaid leping, mille ma teen Iisraeli sooga pärast neid päevi, ütleb Isssand, on nii-
sugune: ma panen nende sisse oma Seaduse ja kirjutan selle neile südamesse; siis ma olen 
neile Jumalaks ja nemad on mulle rahvaks. Siis üks ei õpeta enam teist ega vend venda, 
öeldes: „Tunne Issandat!“, sest nad kõik tunnevad mind, niihästi pisikesed kui suured, 
ütleb Issand; sest ma annan andeks nende süü ega tuleta enam meelde nende pattu 
(Jr 31:33–34).

See on uus leping, mille Jumal sõlmib (Jr 31:31–32). Paulus viitas kirjatähelisele 
vanale lepingule, mille mõistmine on võimalik vaid Kristuses (2Kr 3:1–18). Jeesus-
rahvast saab Kristuse kiri, mis on maailmale loetavaks antud.212 Kui Seaduse lõpp 
on Kristus, siis inimese jaoks on armastus Seaduse täitmine (Rm 13:10). Eesti keeles 
on arm ja armastus seotud ka keeleliselt, see on meie kui eestlaste suur eelis, mida 
pole sellisena kaugeltki iga rahva keeles.213

210	5Ms 30:11–14.
211	Kirjatähe vormis antud vanast lepingust kinnipidamine võib koguni suretada, kui Vaim luge-

jat elavaks ei tee. Kristus on aga meid teinud kõlblikuks teenima uut lepingut (2Kr 3:1–18). 
Seepärast on ka usu läbi armust õigeks mõistetu niisugune inimene, kes peaks olema teistele 
inimestele kui hästi loetav Kristuse kiri.

212	2Kr 3:2-3. Nende uuendatud inimeste kõlbulikkus ei tule Seaduse täitmise püüdest, vaid 
elava Jumala Vaimust. See Kristuse kiri peab olema kaasinimestele mõistetav ja saab nii ka 
koguduse kasvu juuretiseks. Eeskujuks väljaspool olejatele, maailmale nähtavaks kutseks 
saada osa selle uue Jeesus-rahva osaduskonna armastusest ja vaimust.

213	Inglise keeles armastus on enamasti love ja arm on grace. Soome keeles armastus on rakkaus ja 
arm on armo.

4.3. Seadus, õigeks saamine, evangeelium, pääste, arm ja usk



124

4.4. Iisraeli muutumatu Jumal ja loodud inimene erinevates olekutes

Sisemise inimese poolest ma rõõmustan Jumala Seaduse üle, oma liikmetes näen aga 
teist seadust, mis sõdib vastu minu mõistuse seadusele ja aheldab mind patu seadusega, 
mis on mu liikmetes. (Rm 7:22–23)

Mida tähendab see kõik inimese jaoks? Inimene on alati iseenda vastu huvi tundnud 
ja seda lugudes, müütides, kujundlikes piltides esitada püüdnud. Kui Paulus hakkas 
inimese mõistatust teistele selgitama, oli ta ise teistest teatud mõttes kõrgemas, ent 
samas palju keerulisemas olukorras. Kuidas selgitada nähtut ja kogetut neile, kes 
pole midagi sarnast näinud ega kogenud? Pauluse maailmapildi keskmes on Jeesuse 
isik, ning see mõjutab ka seda, kuidas ta Jumala ja inimese suhet mõtestab.

Esiteks kujundas Pauluse maailmapilti Iisraeli pühakirja lugu maailma ja ini-
mese loomisest. Teiseks, kuna ta kirjutas oma lugejatele kreeka keeles, hakkasid 
tema tekstides paratamatult kaasa kajama ka kreeka antropoloogiliste mõistete 
tähendusväljad. Kolmandaks oli Jeesuse ilmutus muutnud Pauluse arusaamu nii 
Iisraeli Jumalast kui päästeloost. Ta oli ise saanud teiseks inimeseks ja pidi nüüd 
leidma vahendid selle väljendamiseks nii, et Pühakiri, enda kogemused ja kreeka 
keele võimalused oleksid korraga kaasatud. Kuidas seda teha?

See ülesanne nõudis tabavamat tõlgendamise kunsti kui oma aja maailmas kom-
beks. Kui Paulus kirjeldab inimest, teeb ta seda alati Jumala ilmutuse vaatepunktist 
ehk suhtes Jumalaga. Kui ta kõneleb Jumalast, on ikka oluline, mida tähenab Jumal 
inimesele. Samuti vaatleb ta inimest Jumala loodud maailma osana.

Pauluse teoloogia on suhete skeemi kujundamise teoloogia, mis teeb selle dünaa-
miliseks ja komplitseerituks. Mõistmist võiks pisut kergendada kolme juhtjoonega 
arvestamine:

1) Jumala loomistöö ja loodu tähenduse näitlikustamise abil tuli nüüd selgitada 
uut loodut;
2) põhjuse ja tagajärje seose põhjal tuli esmalt selgitada patu ja halbade tegude 
tagajärgi ehk nn „tegude vilju“;
3) Püha Vaimu toime alusel tuli tuua esile Vaimu viljade erilisus ning anda nõu-
andeid vastutavaks uudseks eluviisiks.

Uue Testamendi tekstide kirjutajatel ning nende lugejatel olid samalaadsed taus-
tateadmised maailmast ja käibivatest mõistetest. Seepärast ei olnud Paulusel vaja 
anda niisugust lisateavet, mida meie taga otsime. Näiteks eriline kujund, mis näi-
tab sügavat seesmist seost uskuja ja Jeesuse vahel, uskliku olemine Kristuses Jeesuses 
(Rm 8:1 kohaselt ἐν Χριστῴ Ἰησοῦ), iseloomustas inimese osalemist endast suu-
remas ja tähtsamas tervikus, kelleks on Kristus Jeesus.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



125

Selle kujundi mõistmist kergendab võrdlus vastupidise kujundiga, mis väljen-
dab Kristuse ilmutust Paulusele. Paulus ütles, et Jumal ilmutas minus oma Poega 
(Gl 1:16 kohaselt ἐν ἐμοί). Jumal ilmutas Kristust minus tähendab, et Jumal ilmu-
tas Kristust Pauluses. Sellest kogemusest kooruski Pauluse tõdemus Kristusest temas 
endas ehk teisisõnu Kristus minus. Seega ilmneb Pauluse kristoloogias ja sellest sõl-
tuvas antropoloogias sümmeetria. Ehkki sümmeetria osapooled ei ole omavahel 
võrdsed, on ikkagi võimalik, et inimene on Kristuses, kui ka see, et Kristus on inime-
ses! Siit viib tee seesmise ja välise ning vana ja uue inimese kujunditeni.

Seesmine inimene ja väline inimene

Paulus kujundas kaks erilist, inimest iseloomustavat metafoori. Tema arutluste 
mõju suurenes seeläbi, et need metafoorid sündisid Korintose kogudusega peetud 
kirjavahetuse käigus. Paulus kirjutas:

Seepärast me ei tüdi, vaid kuigi meie väline inimene kulub, uueneb seesmine ini-
mene ometi päev-päevalt. Sest see praeguse hetke kerge ahistus saavutab meile määratult 
suure igavese au, meile, kes me ei pea silmas nähtavat, vaid nähtamatut, sest nähtav 
on mööduv, nähtamatu aga igavene (2Kr 4:16–18). Paulus lõpetas lõigu väitega, et 
ajalik on nähtav ning ajatu on igavene.

Osaliselt antropoloogilisena käsitletav temaatika jätkub. Lõigus 2Kr 5:1–10 
kirjeldab Paulus isikulise asesõna „meie“ kaudu inimese tulevikulisi seisundeid. Ta 
seob seesmise ja välise inimese kujundid eluaseme, rõivastuse, kaetuse, alastioleku, 
ihu ja kohtupidamise märksõnadega nii, et need moodustavad osa eshatoloogilise 
struktuuri kirjeldusest. Paulus on teadaolevate andmete järgi otsustades ise kujun-
danud fraasile ὁ ἔσω ἡμῶν ἄνθρωπος („meie seesmine inimene“) loogilise anti-
teesi ὁ ἔξω ἡμῶν ἄνθρωπος („meie väline inimene“). Ta arvas heaks esitada need 
fraasid ilma eelneva selgituseta.

Kas need kujundid võisid olla kirja saajatele mingil määral tuttavad? Kas oli 
Paulus kasutanud neid väljendeid oma suulistes kõnedes või olid seda teinud tema 
dialoogipartnerid? Kui oli, mis tähendus oli siis nendel kujunditel korintlaste jaoks? 
Seda meie ei tea. Täpsustades eestikeelset tõlget tuleb lisada, et Paulus kõneleb mitte 
seesmise inimese uuenemisest otsekui isetoimivana, vaid uuendatuna. Kreeka pas-
siiv tähenab, et seesmine inimene uuendatakse.

Pauluse vermitud välist inimest ehk välispidist inimest iseloomustab esmalt kulu-
mine. Välist inimest samastatakse või sarnastatakse saviastjaga (2Kr 4:7), ihuga 
(4:10), koheselt ka sureliku lihaga (4:11) ning maise telk-elamuga (5:1). Välist ini-
mest määratletakse selle kaudu, mis on surelik (5:4). Kõike lähikonteksti asetatut 
arvesse võttes järeldub, et Paulus on kasutanud välise inimese metafoori inimese 

4.4. Iisraeli muutumatu Jumal ja loodud inimene erinevates olekutes



126

füüsilise, loodusliku ihu tähistamiseks.214 Lõigu 2Kr 4:16–18 keskne seesmine 
pinge ei seisnegi niivõrd käesoleva ja tulevase aja, kui just kaduva ja kadumatu 
olemisviisi vahel (Schmeller 2010: 271). 

Pauluse määratletud „väline“ on seotud saviastjaga ning „seesmine“ selle aar-
dega ehk evangeeliumiga, mis on saviastjates hoiul (2Kr 4:3–7). Paulus on seosta-
nud puruneva savianuma ka Kristuse nähtava ja häbiväärse ristisurmaga. Anumasse 
kätketud aarde seostas ta Kristuse nähtamatu õndsustoimega (2Kr 4:7 ja 4:10jj). 
Arutluse avaram kontekst lubab loota, et peale apostli ja tema kaastööliste on ka 
kõik teised inimesed kutsutud uuest olukorrast osa saama ja just see on koguduse 
julgustamise jaoks oluline (Heckel 1993: 108–109). Teksti edasi lugedes näeme, 
et Paulus täiendas seesmise inimese peamist omadust, võimet uuendatuks saada, 
viitega eshatoloogilisele reaalsusele. See reaalsus on üksikisikut hõlmav, kuid temast 
avaram uuenemine uue loodu näol: Niisiis, kui keegi on Kristuses, siis ta on uus loodu, 
vana on möödunud, vaata, uus on sündinud (2Kr 5:17).

See salm lubab järeldada, et seesmiseks inimeseks nimetatu on see miski, kellel 
on tihedaim side uue reaalsusega. Iga päev uuendust kogev seesmine inimene on 
koos kaaskristlastega kaasatud Jumala loodu uuendamise laiemasse protsessi. Pau-
luse see mõttekäik on pinges hellenistliku mõtteviisiga, mille kohaselt uuenemisega 
käib siiski kaasas kadumine (Schmeller 2010: 277). Pauluse järgi aga Kristuses olev 
uus loodu ei vii kaduvuse poole, vaid on kuidagi juba nüüd kohalolev ning sellel on 
tulevik. Paulus leidis uuenemise protsessile uudse suuna ja tähenduse.

a) Uute kujundite tähendusest

Paulus ei kirjeldanud välist inimest loomult kurjana ega seesmise inimesega otseses 
vastuolus olevana. Seetõttu oli Paulusel nendevaheline pinge teistsugune ja keeruli-
sem kui Platonist mõjutatud mõttevooludel.

Paulus seostas välise inimese muu hulgas ka hapra savianumaga (4:7), mis dua-
listliku ootuse kohaselt nagu saaks endas hoida seesmist inimest kui hinge. Pangem 
aga tähele, see anum ei hoia hinge, vaid evangeeliumi aaret. Võibolla ongi selle 
anuma haprus ja haavatavus niisuguse ülesande täitmiseks vältimatult vajalik.215 
Teiseks ei esine siinses olevikus välise ja seemise inimese vahelist moraalsete kvali-
teetide erinevust. Väline inimene on Jumala loodud ihu, millest seesmise inimene ei 

214	Sellega harmoneerub ka 2Kr 5:1jj ilmnev inimese ihu võrdlemine telgiga, telkelamuga, hoo-
nega. Siin kasutab Paulus mitte eriti sagedast traditsiooni. Otsene telkelamu võrdpildi kasuta-
mine inimese ihu kirjeldamiseks on Js 38:12: „Mu telklaager kistakse üles ja keeratakse minu 
käest rulli otsekui karjase telk …“

215	Apostli ja võibolla ka teiste evangeeliumi kuulutajate ihulik nõtrus on nende kuulutuse tule-
muse vägevuse eelduseks. Nii esitab Paulus seda 2Kr 10:3–5 ja 2Kr 12:1–10, eriti aga salmid 
8–10.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



127

ole kõrgemal positsioonil. Kolmandaks ei ole väline inimene ainiti ihuline-kehaline, 
kuna ta saab osa ka psüühilisest kitsikusest (4:8).216 Väline inimene kulub, ent ei ole 
väheväärtuslik. Paulus nentis seda kulumist isegi nagu mingi kahetsusega või möön-
dusega, et niisugune on selle maailma asjade käik. Küll aga on nähtav seesmise ja 
välise inimese positsioonide erinevus tuleviku suhtes ning just see on oluline.

Seesmisel ja välisel inimesel on erinev eshatoloogiline perspektiiv. Pauluse 
sõnumi kohaselt ei ole seesmine inimene kaduv ega mööduv nagu seda on väline 
inimene. On võimalik järeldada, et seesmine inimene esindab seda aspekti Kristu-
sesse uskuvas inimeses, kes elab surma üle. See ongi keskne tulevikuline aspekt, mis 
saab toetust uue loodu motiivist, mille poole ka tekst liigub (2Kr 5:17). 

b) Missugusena võiks näha seesmise inimese kujundi
seost teiste terminitega?

Tekstilõigus 2Kr 4:7–5:10 näeme teisi seesmise ja välise inimese kujundiga seo-
tud metafoore. Salmile 4:16 eelnevad väljendid valmistasid küll ette välise inimese 
kujundi mõistmist,217 kuid seesmise inimese kujundi tähenduse selgitamist alustas 
Paulus alles salmist 2Kr 5:1. Mitmuslik pöördumine „Meie teame ...“ on ühtpidi 
küll retooriline, kuid järgnev selgitus illustreerib iga üksiku inimese kaduvust nii-
sugusel viisil, mis teeb kirja sõnumi lugejale eksistentsiaalselt lähedaseks: Kui meie 
maine telkhoone maha kistakse, on meil elamu Jumala käest, käteta tehtud igavene 
hoone taevas.

Surmal, apostli kannatustel ja tema seniste eksistentsiaalsete väärtuste ümber-
pööramisel on kaalukas osa just Pauluse teises kirjas korintlastele. Autor ütleb, 
et meile meeldib pigem ära olla ihust ja viibida Issanda juures (2Kr 5:8). Apostli 
„meie“ avaldumine mitmes kohas rõhutab koguduse liikmete ühise usu kujunemist. 
Nimelt meie oleme selles telgis ja meie ägame koorma all (5:4) ning meie käime 
usus ja mitte nägemises (5:7). Väline inimene on üsna suures ulatuses samane ihuga 
ning on seega nähtav, kuid seesmine inimene ei ole samastatav ihuga ega ole lähi-
konteksti (2Kr 4:16–18) kohaselt nähtav. Kuna lähikontekst puudutab praegust 
hetke, saab küsida, et kas seesmine inimene võib mingil muul viisil nähtavaks saada?

Pauluse esitusviisi kohaselt on väline inimene samane ihuga, kuid seesmine ini-
mene ei ole samane ei ihuga ega ka hingega. Seesmine inimene ei sõltu välise ini-
mese realiteetidest, vaid säilitab isiku jätkuvuse ja identiteedi. Inglise keeles kasu-
tatakse inimese selle aspekti kohta sageli sõna self self. David Stacey nimetab seda 
ka tõeliseks, loomuomaseks iseendaks (true self  ja essential self; Stacey 1956: 222).

216	Pikemalt vt Thrall 1994: 323.
217	Meenutuseks ülalesitatud näited, kus välist inimest sarnastati saviastjaga (2Kr 4:7), ihuga 

(4:10) ja koheselt ka sureliku lihaga (4:11).

4.4. Iisraeli muutumatu Jumal ja loodud inimene erinevates olekutes



128

c) Pauluse seesmise inimese kujundi kognitiivne aspekt

Selle salapärase kujundi teistkordne kasutamine toob esile kognitiivse elemendi 
apostel Pauluse inimesepildis. Perikoobis Rooma 7:14–25 kõneleb Paulus mitmel 
puhul mina-vormis. Salmis 21 nendib Paulus kurvastusega, et hoolimata tema head 
tahtvast minast on tema operatiivsel ehk toimival minal kalduvus teha kurja. Salmis 
22 nimetatakse seesmist inimest, kes on eelmise salmi minaga tihedas seoses. Paulus 
tõdeb, et seesmise inimese poolest ta rõõmustab Jumala Seaduse üle. See, millega 
Paulus Toora üle rõõmustab, on Jumala loodud mõistus ehk aru (νοῦς). Selle koha-
selt on seesmine inimene kuidagi kattuv ka arutleva ja vastutustundliku mõistusega.

Võibolla soovib Paulus öelda, et ta rõõmustab niisuguse aruga, mis austab Jumala 
ilmutatud tahet, mitte igasuguse inimliku mõistusega.218 Pauluse mõjutatud alg-
kristluse hilisemal etapil esineb selgitav mõte, et rüveda loomusega inimese puhul 
saavad rüvedaks nii aru (νοῦς) kui ka südametunnistus (συνείδησις), ent puhastel 
inimestel on mõlemad puhtad ja pühitsetud (Tt 1:15).

Rooma kirja 7. peatükis esineva minaküsimuse üle on aegade jooksul palju arut-
letud. Tuntumate variantide hulgas on näiteks ka arvamus, et mõeldud on n-ö „üld-
inimlikku Aadamat“ ehk kõiki inimesi üldse (inglise nn humanity). Vanast kirikust 
alguse saanud arutlus keskenduski sellele, kas siin kõnelev „mina“ tähistab ristimise-
eelset ja ilma Kristuseta elavat Aadam-inimest või juba ristitud kristlast tema elu 
mitmesugustes sisemistes heitlustes. Nii oli Augustinus alul esimese, hiljem aga teise 
vaate pooldaja. Ka Martin Luther nõustus pigem hilise Augustinusega, et siin ava-
takse kristlase sisemaailm just tema sisevõitlustes.219

Rooma kirja 7. peatükki pingestav mina-temaatika on väga ulatuslik. Valiku 
tegemine küsimuses, kas „mina“ kuulub kokku „vana inimesega“ või ristitud ning 
elu uudsuses kõndiva „uue inimesega“ oleneb esmalt sellest, kui suureks peetakse 
Rm 7:5–6 mõjupiirkonda ning teiseks sellest, kus paikneb salmide vaheline murde-
koht. Teisisõnu, kus tehakse tekstis vahet minevikulise lihaliku loomuse ja uue, 
Vaimu poolt juhitud loomuse vahel.220

Tähelepandav on, et mõistuslik substants saab Rooma kirjas positiivse tähen-
218	Paulus viitab jumalakartmatu mõistuse tühjadele targutustele näiteks Rm 1:21–23, 

2Kr 10:4–6 ja mujal.
219	Pikemalt vt Stuhlmacher 1989: 105–106.
220	Rm 7:5–6 vaatab osaliselt tagasi tekstile Rm 6:3–14 ja seda võib mõista 6. peatüki teema 

uuesti selgitamisena ja mõju kinnitajana. Pauluse kohaselt on lõhestunud inimesel korraga 
nii Jumala Seaduse üle rõõmustav „mina“ kui ka operatiivne ja tegev „mina“, kes ei suuda 
head teha. P. Stuhlmacher ütleb veenvalt, et Pauluse järgi pole kristlane ühtaegu mitte „õige 
ja patune“, vaid pigem „õige ja kiusatav“: „Der Christ ist nach Paulus zwar nicht „Sünder 
und Gerechter zugleich“, aber er ist „gerecht und versuchlich zugleich“, und zwar bis er von 
Christus in die ewige Herrlichkeit aufgenommen werden wird (vgl. Phil 3,20f.)“. Vt Stuhl-
macher 1989: 107.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



129

duse koguduse vaimsele tervenemisele pühendatud peatükis 12. Apostel kutsub ini-
mesi üles saama muudetuks oma aru uuenduses (Rm 12:2). Paulus rõhutab Jumala 
ümberkujundavat toimet. Inimene on siin passiivne, kuna uueks saamine ei ole 
inimese tegu ega inimese võimuses. Küll võib siin eeldada vaba tahte avaldumist 
vähemalt selles ulatuses, et inimene laseb Jumalal uue loomuse luua ja oma aru 
uuendada.221 Nii on aru osa sellest, mis tehakse uueks ja niisugune tõlgendus har-
moneerub 2Kr 5:17 öelduga.

Rooma 7:7–25 kontekstis (7:16, 22) on νοῦς Jumala Seadusega ratsionaalses 
ja tahtelises kooskõlas ning 7:25 kohaselt on ka inimese „mina“ Jumala Seadust 
teenimas. Rooma 7 raskus ongi selles, et salmi 22 kaudu samastatakse „mina“ aruga 
ja aru seesmise inimesega. See ongi ainus koht Pauluse kirjades, kus sõna νοῦς saab 
tõlkida sõnaga „mina“ ning aru ehk mõistus osutub isiksuse keskmeks.222 Niisugune 
samastamine leiab aset vaid siin ja juba Rm 7:25 näitab, et „mina“ nähakse taas 
arust eraldi olevana. Siin on rõhuline „mina ise“ kui tegevuse subjekt. Seevastu inst-
rumentaalses daativis olev aru on pigem „minule“ kuuluv toimimise vahend. Kuna 
Paulus saab selles lauses aru objektiveerida ning kirjeldada teda kui endale kuuluvat, 
siis ei saa üldisemas plaanis siiski järeldada, et aru/mõistus oleks talle tegelik „mina 
ise“ ehk real self. Selleks inimese keskmeks on pigem süda (καρδία).223

d) Pauluslik arutlus vanast ja uuest inimesest

Paulus ei koondanud oma inimesekäsitlust üheks tervikülevaateks, kuid tema ja 
tema koolkonna kirjutistes kordub sarnaste elementidega muster. Ristimise juu-
res kõneleb Paulus meie vana inimese koos Kristusega risti löömisest ja suremi-
sest ning maha matmisest. See tähendab, et kui me kasvame kokku Jeesuse surma 
sarnasusega,224 siis saame seda olla ka tema ülestõusmise sarnasusega (Rm 6:3–11). 
See Jeesuse surmasse ristimises toimiv Jumala enda tegu aga võimaldab ristitul käia 
elu uudsuses (ἐν καινότητι ζωῆς), mis on seoses kujutlusega uuendatud ehk uuest 
inimesest.

221	Ümberkujundamise objekt selles kontekstis on nous ning näib, et mõistuse, aru ehk meele 
muutus leiab aset evangeeliumi mõjul. Sellele viitasid ka 2Kr 4:16 ja seda ette valmistav 
2Kr 3:18. Et aga mõistus iseenesest ei ole auline, näitas Paulus juba Rm 1:28 väljendi 
ἀδόκιμος νοῦς (kõlbmatu mõtteviis, aru, meel või meelsus) kaudu. Mõistust ehk aru võiks 
siis kokkuvõttes näha neutraalsena.

222	Õiguse tegemise takistuseks on siiski inimese jagatus ehk kahetisus ja see asetab justkui teise 
osa isiku „minast“ Jumalaga vastuollu, nagu see ilmneb Rm 7:25 jm.

223	Pikemalt vaata Jewett 1971: 389.
224	Pauluse väljend Jeesuse surma sarnasusega (τῷ ὁμοιώματι) üheks saamiseks ja üksnes see-

tõttu ka tema ülestõusmise sarnasusega üheks saamiseks on terminoloogilises harmoonias 
ühe väga keerulise, ent olulise väitega. Jumal läkitas oma Poja Jeesuse Kristuse patuse liha 
sarnasuses (ἐν ὁμοιώματι) ja patu pärast, et Toora nõuded oleksid täidetud meis (Rm 8:3–4).

4.4. Iisraeli muutumatu Jumal ja loodud inimene erinevates olekutes



130

Selle mõtteviisi mõju avaldub kas Pauluse koolkonna teistes kirjades. Nimelt 
tuleb jätta oma endise eluviisi poolest vana inimene, kes laostub petlike himude käes, 
ning uueneda oma aru (νοῦς) ehk teisisõnu mõttelaadi poolest (Ef 4:22–23). 
Lisaks öeldakse ka olevikule viidates, et te juba olete seljast võtnud vana inimese 
tema tegudega ning rõivastunud uude inimesse.

Siin lisandub aga veel üks element – see uude inimesse rõivastatu uueneb pide-
valt tunnetama oma Looja näo ehk kuju (ἐικών) kohaselt (Kl 3:9–10). Ka siin 
esineb viide uuele loomisele, mida märkisid juba 2Kr 3:18 ja 2Kr 5:17. Apostel 
Pauluse kuulutuse ülesehitava mõju suurust algkristluses kinnitavad ka hilisemad 
Peetruse kirjad, neiski saab kohati nähtavaks Pauluse kool.225 Autor kutsub üles 
eekujulikule käitumisele, mis on omane varjatud südame-inimesele (1Pt 3:4). Selles 
sünteesis saavad kokku Pauluse uudne seesmise inimese kujund ning süda kui ini-
mese kese Vanas Testamendis.

Uuendatud elu ei tulene inimese omast väest, vaid saab võimalikuks eluna Vai-
mus. Selles elus ei keskenduta tegude tegemise pingutusele, vaid püütakse armastada 
oma ligimest nagu iseennast, lastes Jumalal end uuendada ja Vaimul vilja kanda. 
Vaimu vili on armastus, rõõm, rahu pikk meel, lahkus, headus, ustavus, tasadus, 
enesevalitsus (Gl 5:22–23). Niisuguseks kujundatud iseloom tundub esmapilgul 
pehmekesena.

Siiski on niisugune elu iseloomulik täismehele, kes on nüüd Jumala Poja tund-
mise ühtsuses võimeline tunnetama Kristuse täismehe mõõtu mööda (Ef 4:13–16). 
Need on pimedusest valgusesse astunud valguse lapsed. Inimesed, kes moodustavad 
vaimulikult täiskasvanute koguduse ning sarnanevad Kristusega, kes on koguduse 
pea (Bruce 2010: 344). Kristuses on tema ihu liikmed kokku liidetud ja saavad jõu 
kasvamiseks.

4.5. Jumal, Iisrael, kogudus ja rahvad

Aga kui uudsevili on püha, siis on ka taigen püha, ja kui juur on püha, siis on ka oksad 
pühad. (Rm 11:16)

See maailmalaiune teema Jumala, Iisraeli, kristliku koguduse ning teiste rahvaste 
suhtest eeldab Pauluse tegevuse vaatlemist Iisraeli ajaloo taustal, samuti tema kaas-
aegsete usuliste liikumistega arvestamist. Siit ka järgnevad küsimused:

1) Missuguste eelduste taustal vaatles Paulus kogudust selles maailmas, milles ta 
elas? 2) Missuguseid valikuid ta tegi sisulistes ja terminoloogilistes küsimustes? 3) 

225	Manitsust püüelda laitmatu elu poole ja pidada Issanda pikka meelt päästeks põhjendatakse 
armsa venna Pauluse kirjade tarkusega, millest küll vahel on raske aru saada (2Pt 3:14–16). 

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



131

Missuguseid kujundeid ta kasutas ja kuidas võidi neist aru saada? 4) Mida võime 
sellest leida enda jaoks?

a) Küsimuste taust ja eeldused

Paulus ja tema juutidest kuulajad ning lugejad jagasid ühist arusaama oma rahva 
tähenduslikkusest ja usulisest identiteedist. Selle alus oli usk, et Iisrael on Jumala 
poolt valitud ja pühitsetud omandrahvas (5Ms 7:6jj).226 Seda aluseks võttes kujun-
daski ta looduspõhised võrdpildid viljast ja taignast ning juurest ja okstest. Juudid 
pidid seda mõistma ja eeldatavalt hakkasid ka teised rahvad aru saama. Ehkki palju 
juute elas diasporaas, õnnestus neil oma identiteet säilitada seeläbi, et nad jätkuvalt 
ja kõikjal mõistsid end tunnistusliku osaduskonnana ja kultusliku õndsuskogudu-
sena. Usk, et ollakse püha rahvas ja preestrite kuningriik (2Ms 19:6) aitas vastu 
panna ajaloo löökidele ja assimilatsiooni kiusatustele.

Paulus tegutses ajal, mil Jeesuse kuulutus Jumala kuningriigi lähedusest ja kohal-
olust elas paljude inimeste isiklikus mälus. Sündis ootus, milles tulevikku nähti 
olevikust palju suuremana. Pauluse misjonireiside ajal oli Jeesusest kõnelev pärimus 
elav. Paulus sisenes sellesse atmosfääri, kuulis jutustusi ning koges nende toimet. 
Oluline oli kõik see, mida sai pärimusest vastu võtta, uskuda ja siis nii koos kui ka 
üksinda tunnistada.

b) Sõna ekklēsia ajaloolisest taustast ja tähendusest

Pauluse oli esimene kristlik kirjamees. Tema poolt kasutusele võetud sõna ἐκκλησία 
tähtsus ilmneb võrdlusest hilisemate Uue Testamendi kirjutistega. Näiteks Mk, Lk, 
Jh, 2Tm, Tt, 1Pt, 2Pt, 1Jh, 2Jh ja Jd seda sõna ei kasuta. Sagedamini tsiteeritud 
kolm sõnakasutust Matteuse evangeeliumis piirnevad kahe kirjakohaga (Mt 16:18 
ja 18:17).227 Ent Luukas kasutas seda sõna juba Jeruusalemma varaseima juutidest 
koosneva usulise rühmituse kohta, nt Ap 8:1, mida Saul taga kiusas (8:3).228 Hil-
jem märgib Luukas sageli, et Paulus läks linnu külastades nende sünagoogidesse 

226	Kuigi VT näitab alalõpmata inimesi nende patustes tegudes ja üleastumistes, ei tõlgendanud 
juutlus 1Ms 3 jutustust niisuguse pattulangemisena, mis oleks edasi pärandunud. Sellesuu-
nalised arusaamad hakkavad kujunema VT järgsel ajal, nagu 4. Esra raamatus jm. Pikemalt 
vaata Räisänen 2010: 134–139.

227	Vt Schmidt 1957: 505.
228	Kui näiteks Ap 5:10–11 puhul võib eelneva peatüki põhjal arvata, et siin on tegemist juhus-

likuma iseloomuga kristlaste koguga, siis Ap 8:3 näib edastavat autori sõnumit stabiilsema 
koosseisuga usklike rühmast, kes esindab neid uue identiteedi leidnuid, keda juut Saul 
apostaatideks peab. Ehkki näiteks Jakob Jerwell osundab just Ap 5:10–11 kommenteerides 
õigusega, et ekklēsia mõiste ei olnud Luukale veel terminus technicus, võib Ap 8:1–3 puhul 
näha Luuka tahet osutada kokkukuuluvamale rühmale Jeruusalemmas (Jerwell 1998: 198).

4.5. Jumal, Iisrael, kogudus ja rahvad



132

(Ap 18:4,19; 19:8 jm) ning õpetas neis. Paulus võinuks ju nimetada ka oma kirjade 
saajate rühmi sünagoogideks, kuid ta ei teinud seda, vaid andis neile nime ekklēsia 
(1Kr 1:2; Gl 1:2 jm). Miks? Kuidas seda mõista, mida võisid mõelda tema kaasaeg-
sed?

Iisraeli ajaloo vaates oli põhiliseks kollektiivi tähistuseks heebrea sõna qahal 
(’kogu, kogum, kogukond, kogutud inimhulk’). Kui Pühakirja loeti heebrea kee-
les, tundis ka arameakeelne Jeruusalemma algkogudus selle sõna läbi viidet Jumala 
jätkuvale tööle ajaloos ja ilmselt pidas seda enda kohta praegugi kehtivaks. Näiteks 
kirjeldab 2Ms 12:6jj kogukonna ehk koguduse pääsemist Egiptuse orjusest. Kreeka-
keelses Septuagintas kasutati Iisraeli usukogukonna tähistamiseks heebrea sõna 
qahal vastetena enamasti sõnu synagogē (2Ms 12:6.16:3 jm) ja ekklēsia (5Ms 23:2–4; 
Ps 149:1 jm). Seega oli kreeka sõnal ekklēsia juutide endi jaoks mingi potentsiaal 
hõlmata ka sakraalset.229

Kuid sõnaga ekklēsia tähistati ka linna ehk polis’e vabade ja hääleõiguslike meeste 
rahvakogu. Ekklēsia viis läbi ametiisikute valimisi, ametiülesannete täitmise kont-
rolli, langetas otsuseid sõja ja rahu üle ning tegeles seadusandlusega (Robbe 1977: 
145). Seega oli ekklēsia demokraatliku linnriigi elukorralduse oluline organ. Sõnal 
oli siis ka omamoodi psühholoogiline aspekt: vabad kodanikud moodustasid oma 
kogukonna elu korraldava organi. Rahvas teadis oma kokkutulemise mõtet ja üles-
ande väärikust, mis andis ekklēsia’le mõningase autoriteedi. Ühte niisugust profaan-
set kogunemist nimetab Luukas Ap 19:39, ehkki on andnud sellele sündmusele 
humoorika alatooni.230 Kuid Paulus on siiski enne Luukast otsustanud määratleda 
Jeesus-rahvast mitte sünagoogi vaid ekklēsia’na.231

1) Paulus lisas sõna ekklēsia Iisraelist pärinevale õndsusloolisele tähendusele ka 
eshatoloogilise mõõtme. Nii avaldub selles sõnas ka Jumala kutse ja üleskutse 
tema poolt viimsel ajal kutsutud, kogutud ja enda teenistusse asetatud inimes-
tele. Iisrael mõistis enda ajaloolist konstitueerimist kui Jumala poolse Egiptusest 
väljakutsumise tulemit. Nii sai ka noor messialiikumine seda kujundit raken-
dada.

229	Karl Ludwig Schmidt (1957: 517) näeb sõna ἐκκλησία kasutamise puhul Septuagintas pea-
miselt analoogiat ja mitte enamat. Ta märgib ka, et kui antiikse rahvakogunemise juures oli 
kogunev rahvahulk tähistatav sõnaga δῆμος, siis kristliku kogunemise juures oli inimhulka 
tähistava sõnana kasutusel pigem λαός.

230	Niisuguse käest läinud rahvakogunemise tagajärgede hulgas võinuks olla ka Rooma võimude 
vahelesegamine (Roloff 1988: 294).

231	Kui Ilm 2:9 viitab kriitikale Smürna koguduse kohta, siis mainitakse seal juute, kes end juu-
tideks nimetavad, aga ei ole seda tegelikult. Üllatav on autori sõnavalik – neid juute nimetab 
ta saatana sünagoogiks. See nüanss lubab siin näha nii Pauluse sõnavaliku mõju kui ka Johan-
nese evangeeliumile omase juutide mõiste kasutuse mõju.   

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



133

2) Paulus sidus usklike kogu Jeesusega ja seetõttu on ka öeldud, et ekklēsia on 
nomen actionis, mis tähendab ka tegevust, jumalateenistuslikku kokkutulemist. 
Sõnaga ekklēsia peab Paulus sageli silmas usklike kohalikku kokkutulekut. Kogu-
duse Kristuse-kesksus teostub selle läbi, kui kõik seal aset leidvad tegevused too-
vad ühist kasu. Kui näiteks keeltega rääkimise and on teenistusel kasutusel, siis 
on vaja tõlgendamist selleks, et ka see tegevus aitaks kaasa koguduse ehitamisele 
(1Kr 14:4,12,23).

c) Varajaste uute usuliste rühmituste dünaamikast

Esmane kristlik pärimus oli Jeesus-pärimus. See tähendab Jeesuse traditsiooni ja 
mitte mõne apostli232 traditsiooni. Traditsiooni tuntigi üksnes Jeesuse nime järgi. 
Ent missuguse kuju võttis uute usuliste rühmituste enesemääratlus varaseimal meile 
ligipääsetaval ajal? Mis olid need mehhanismid, mis teda edasi viisid? Mis olid tema 
tunnused ja kuidas võisid koguduse liikmed end ümbritsevas maailmas tajuda?

Uut kujunemise faasis olevat usulist liikumist kirjeldatakse pöördumisusuna. 
Alguses koosneb selline liikumine eranditult niisugustest inimestest, kelle uus 
usuline tunnetus tekib ümberorienteerumise ja seesmise muutumise tulemusena. 
Pöördumisusu kujunemise ja ülemineku perioodi juurde kuulub see, et läheduse ja 
distantsi tunne oma päritolukultuuri suhtes on ebamäärane ja kollektiivi liikmete 
jaoks reeglistamata. Pöördumisusul ei ole mitte ainult ühiselt mõistetud minevikku, 
vaid sellel puudub esialgu veel ka mõtestatud tulevikuvaade. Ent pöördumisusk 
kujuneb mingi aja jooksul traditsiooniusuks või traditsioonireligiooniks (Wolter 
2010: 15–17). Traditsiooniusuna saab ta oma mineviku mõtestamise ja muude elu-
valdkondade ususse kaasahaaramise läbi meenutuskultuuriks ning tal kujuneb enda 
kohta teadmiste pagas.233 

Nii Pauluse eelsel ajal tekkinud kui ka tema poolt rajatud grupid olid uued 
ja värsked pöördumisusu grupid nimega ekklēsia. Kirjad korintlastele näitavad, et 
paljud pöördunud kaldusid jätkama oma varasemaid elukombeid, puudutagu see 
seksuaalelu (1Kr 5:1jj), kohtuskäimist (1Kr 6:1jj) või toitumiskombeid (1Kr 8:1jj). 
Ent Pauluse jaoks tähendas kristlikku usku pöördumine murdekohta elus. Iga 
pöördunu kultuuriline sotsialisatsioon oli alanud mittekristlikust perekonnast ja 

232	Näib, et väljend „kõik apostlid“ (1Kr 15:7) hõlmas suuremat gruppi kui kaksteist, Paulus ise 
nimetab apostlite hulgas ka niisuguseid isikuid, nagu Andronikus ja Junia (Rm 16:7). Vt ka 
Dunn 2009: 109.

233	Muidugi esineb ka traditsioonireligioonidesse pöördumist, kuid siis ei astuta mitte teiste 
pöördunute osaduskonda, vaid juba pikemat aega eksisteerinud teise meenutuskultuuri 
(Erinnerungskultur), kelle kognitiivse ja pragmaatilise teadmiste pagasi (Wissensvorrat) pöör-
duja omaks võtab (Wolter 2010: 18). 

4.5. Jumal, Iisrael, kogudus ja rahvad



134

kogukonnast ning pidi nüüd jätkuma uute reeglite järgi elavas sootsiumis. Pauluse 
aktiivne kuulutus Kristuses olijatest kui uuest loodust (2Kr 5:17) aitas pöördunuil 
end leida ja selles identiteedi muutumise protsessis koguduselt tuge saada.

Kuidas tundis üksik pöördunu end uues grupis? Üksikisiku identiteeti ületav 
objektiveeriv tegur oli ühine jumalateenistus, mis aitas kujundada vaimset ja sot-
siaalset orientatsioonisüsteemi ning andis emotsionaalset tuge. Sõna kuulutamine, 
ühine palve ja hümnide laulmine kasvatasid aja jooksul seda teadmiste pagasit 
(Wissensvorrat), mida Michael Wolter seostab eelkõige traditsioonireligioonidega. 
Niisuguse esmase kristliku teadmuse akumuleerumisest tunnistavad alles järgne-
vate kümnendite kirjutised, nagu Kolossa, Efesose ja pastoraalkirjad, mis Pauluse 
autentsetest kirjadest materjali ammutasid ja nende tundmist eeldasid. Näiteks eel-
davad 1Tm 1:11, 4:16 ja 6:3, samuti 2Tm 1:13, 2:2 seda, et lugejale on varasemast 
ajast tuttav nii Jeesusega seotud evangeelium kui ka mitmed muud värske õpetuse 
üksikasjad.

d) Jumala kuningriigi kuvandi kasutamine Paulusel

Juutide jaoks kandis Jumala kuningriigi kujund tulevase turvalise õndsusaja ootust. 
Paulus ei kasuta seda Jeesuse kuulutuse keskset kuvandit just sageli, kuid ta eeldas, 
et adressaadid mõistavad seda Jeesus-traditsiooni tundmise põhjal. Paulusele oli olu-
line eshatoloogiline ootus ja ta alustab viitega Jumalale, kes kutsub oma kuningriiki 
ja selle kirkusse need, kes siin praegu Jumala vääriliselt elavad (1Ts 2:12). Jumala 
kuningriik ei ole praegune reaalsus, vaid tulevane, mida ei päri liha ega veri, vaid 
inimese uus, muudetud loomus (1Kr 15:50). Sellel vaatekohal on kaks poolt.

Esiteks juhtis Paulus tähelepanu sellele, et korintlaste seas levinud juttudel juba 
toimunud vaimsest ülestõusmisest ei ole sisu, sest ka seesugust juttu rääkivad inime-
sed elavad veel maises ainelises elus ja ihus ning surevad. Ka eshatoloogilisel ajajär-
gul ei ela keegi ilma füüsilise ihuta. Siis aga lisab Paulus, et kuna täitumus ei ole veel 
käes, eeldab Jumala kuningriigi pärimine eetilist elu praegu ja siin.234

Teiseks täiendas ta kuningriigi kujundit praeguse ajastu lõppu iseloomustava pil-
diga, kus Kristus loovutab kuningriigi Jumalale ja Isale (1Kr 15:24). Tekst ei ütle 
selgelt, millal Kristuse kuninglik isandavalitsus (κυριότης) algab, kuid konteks-
tuaalsete viidete kaudu võib arvata, et see juhtub tema ülendamise ja paruusia vahe-
lisel ajajärgul. See kuningavalitsus saab teostuda vaid niisuguse koguduse tunnistuse 
ja usukuulekuse läbi, kus kristlased on vabastatud patu, seaduse ja surma meelevalla 
alt (vrd Rm 8). Enne paruusiaga algavat universaalset Jumala kuningavalitsust elab 

234	„Või te ei tea, et ülekohtused ei päri Jumala riiki? Ärge eksige, ei kõlvatud ega ebajumalateenijad, 
ei abielurikkujad ega lõbupoisid ega meestepilastajad, ei vargad ega ahned, ei joodikud ega pilka-
jad ega riisujad päri Jumala riiki!“ (1Kr 6:9j).

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



135

kogudus veel otsekui risti all oleva, võitleva kogukonnana maailma jaoks varjatud 
elu (vt ka 2Kr 4:8–12).235 Seetõttu peavad apostlid arvestama avaliku põlgusega, kui 
neid maailmale vaatemänguks ja teatriks tehakse (1Kr 4:9).

Pauluse puhul avaldub Jeesuse kuulutusest pärinev Jumala kuningriigi teema 
järgnevalt:

(1) Oodatav Jumala kuningriik ja praegune kogudus ei kattu täielikult, kuid 
on siiski omavahel seotud. Jumala kuningavalitsuse kvaliteedi ilmnemine ini-
meste mõttemaailmas ja elus236 teeb võimalikuks nii koguduste sünni kui ka 
kestmise. (2) Inimeste eluviisil on mõju sellele, missugused on võimalused pää-
seda Jumala kuningriiki. (3) Jumala kuningriik saab nähtavalt ja väega ilmneda 
üksnes kohalikus koguduses (1Kr 4:20). Seega teeb Jumala kuningavalitsuse ilm-
nemine kristlaste tegelikus elus misjoni võimalikuks ja väestab selle elluviimist.

e) Kristuses kogutud uus Jumala rahvas

Pauluse kirjakorpuse 13 kirja tunnistavad nii tema enda tegevusest kui ka järel-
mõjust. Tema võimekuse lähe oli selles, et ta ise tundis end olevat vahetult Jumala 
ja tema Poja Jeesuse poolt kutsutud (Gl 1:15; Rm 1:1). Kogudust iseloomustavad 
kaks põhimotiivi: kogudus on Kristuses kogutud Jumala rahvas ja kogudus on ka 
Kristuse ihu.

Jumala rahva mõiste toetus Pauluse juutlikule kasvatusele, mis temasse alaliselt 
alles jäi. Iisrael on loomu poolest Jumala rahvas (5Ms 7:6), millega nüüd liituvad 
ka teiste rahvaste uskuma hakanud liikmed. Iisraeli usukogemuse alusel sidus Pau-
lus värske Kristuse koguduse Jumala ajalugu läbiva õndsusloolise tegevusega ning 
kujundas jätkuvuse Vana Liidu Jumala rahva ja Uue Liidu Jeesuse rahva vahele. Kris-
tuse läbi saab Jumala rahvast laiendatud ilming, kes läbib ajalugu punase lõngana. 
Jeruusalemm sai selle uue Jumala rahva füüsiliseks ning usuliseks keskpunktiks, 
mille tagamaast Galileast hiljem enam palju teavet ei ole.

Koguduse liikmete pühadeks ja Jumala armastatuteks nimetamine tähendas kõi-
kide ühes paikkonnas Jeesusesse uskujate hõlmamist (Rm 1:7; 1Kr 1:2 jm). Pühade 
kogudus oli korraga Korintoses, Galaatia maakohtades, Roomas, Filippis ja mujal. 
Samas oli ekklēsia kuidagi ka terviklikult mööda Vahemere-äärseid maid laiali 
laotunud organism. Nähtamatu sai nähtavaks konkreetsete kohtade kaudu, suur 
kogutute hulk mõnes kodus kogunenute kaudu. Seal, kus muudetud südametega

 

235	Friedrich Lang kirjutab: „Es ist die Zeit der angefochtenen und kämpfenden Kirche, die sich 
für den Apostel in der Dialektik von Sterben und Leben auswirkt“ (Lang 1986: 226).

236	Siinkohal sobib seda mõtet selgitada Pauluse kujundiga seesmisest inimesest, kellel on Jumala 
Seadusest hea meel (Rm 7:22).

4.5. Jumal, Iisrael, kogudus ja rahvad



136

inimesed oma kodude uksed kaaskristlastele avasid ja oma võimalused ühiseks 
hüveks tegid.

Jeesuse isikut peab Paulus uue osaduskonna enesemõistmise ja praktikate aluseks 
usus, et Jumal just Kristuses tegutseb.237 Pauluse kohaselt kehtib Kristuses olemine 
nii üksikisiku kui ka koguduse kohta. Kõige mitmekülgsem formuleering on Pau-
luse julgustav sõna Tessaloonika usklikele, kes on „saanud nende Kristuses Jeesuses 
olevate Jumala koguduste järgijaiks, mis on Juudamaal ...“ (1Ts 2:14). Nii saab 
2Kr 5:17 alusel kombineeritult väita, et nii nagu Kristuses olev üksikisik on uus 
loodu, nii on seda ka Kristuses olev Jumala kogudus. 

Miks siis ei kasutanud Paulus sünagoogi mõistet? Ta oli ise noorena sünagoogi 
kasvandik, kuid avastas, et oli taga kiusanud Jumala kogudust (Gl 1:13). Ilmselt oli 
Paulusel vajadus näidata, et nüüdsel lõpuajastul Jeesust Issandana mitte vastu võt-
nud sünagoog ei ole enam Jumala kogudus. Vahetu side Kristusega algab ristimisest, 
mille järel ristitu hakkab osa saama lõpuaegsest õndsusest (Roloff 1993: 90). Enda 
ristida laskmine tähendas enda sidumist Jeesuse Kristusega, kelle nimesse ristiti 
(Ap 2:38 ja 10:48).

Jeesuse autoriteet oli aluseks ka söömaaja-osaduse jätkamisele, mida tehti Jeesuse 
enda tahte kohaselt. Jeesuse sõnad olid värskelt meeles ja osaduskondade poolt ühi-
selt kontrollitud nagu suulistes kultuurides ikka. Pöördumisusuna oli algne kristlus 
suuline kultuur. Kodused lauaosadused ei olnud midagi ebatavalist ega tähelepanu 
äratavat, sest kogu sünagoogi-institutsioon eeldas Iisraeli rahva kui koguduse grupi-
list kogunemist. Koduste kogunemiste jumalateenistused tõid esile Naatsareti Jees-
use isiku kui koguduse toetuspunkti ja keskme.

Ristimises ja lauaosaduses ilmeb Kristuse konstitueeriv ning kogetav mõju. Iga 
üksiku koguduse olemine Jeesuses Kristuses on piisav alus selleks, et vaadelda kõiki 
kogudusi võrdsetena. Paulus väljendub kord ainsuses (1Kr 1:2) ja kord mitmuses 
(1Kr 11:16). See laseb mõista, et üksikud kohalikud kogudused238 ja „kõik või mis 
tahes kogudused“239 ehk nii-öelda „kogu kogudus“240 asuvad samal tasandil. Üle-
minek ainsuselt mitmusele on voolav. Kuna ka väikesed kodukogudused kanna-
vad ekklēsia nime (Rm 16:5), laieneb neile koguduse kogu tähendus. Paulus pani 
Akvila ja Priska majas koos käiva väikese koguduse samasse ritta suurte Aasia kogu-
dustega (1Kr 16:19). Nii on iga Kristuses Jeesuses olev kogudus Jumala kogudus 
(1Kr 1:1:2).241 Uus Jumala rahvas on Jeesus-rahvas.

237	ὥστε εἴ τις ἐν Χριστῷ, καινὴ κτίσις ... (2Kr 5:17a).
238	ἡ ἐκκλησία.
239	πᾶσαι ἁι ἐκκλησιαι (Rm 16:4; 1Kr 7:17 jm).
240	ἡ ἐκκλησία ὅλη (Rm 16:23 jm).
241	Schmidt 1957: 508.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



137

f ) Koguduse mõiste ajalooline, sotsiaalne ja kristoloogiline aspekt

Kreekas moodustasid riigi selle kodanikud ja riiki ei mõistetud üksikisikutest kõrge-
mal seisva ja neist sõltumatu autonoomse üksusena. Riik oli kodanike kogum. Nii-
suguse riigikäsitluse praktiline külg ilmnes näiteks siis, kui rikuti riigi ja üksikisiku 
vahelist lepingut ja keegi pagendati. Seda mõisteti nii, et pagendamist ei põhjusta-
nud mitte riik kui kõrgem abstraktne üksus, vaid teised kodanikud ehk kodanike 
kogu. Seetõttu ei olnud ka seadus iseenesest rahvast kõrgem, sest rahvas kehtestas 
seaduse.242

Pauluse käsitlus erines Kreeka linnriigi kogukonna struktuurist alusprintsiibi 
poolest, milleks oli kogudusse saamise viis. Mingeid niiöelda vabu kodanikke ta ei 
maini ning kogudusse saamise tunnusteks on hoopis usk ja ristimine. Seepärast olid 
ka koguduse koosseis, liikmete suhted ja staatus kreeka ekklēsia’st erinevad. Kuid 
ka Pauluse ekklēsia usklike koguna ei olnud kokku tulnud isikutest kõrgemalseisev 
abstraktne struktuur, vaid need inimesed ise. Selle mõttega sobitub hästi kujutlus 
kogudusest kui ihust, kelle pea on Kristus.

Kui Paulus rõhutas koguduse isereguleerivat funktsiooni ja kutsus üles seda 
teostama (1Kr 5–6), siis olid nii Iisraeli qahal kui ka kreeka ekklēsia seda rakenda-
nud. Iisrael toetus Pühakirja autoriteedile ning kreeklased polis’e rahvakoosoleku 
autoriteedile. Seepärast ongi hästi mõistetav kogudusele omistatav seesmise suhte-
regulatsiooni ja kohtupidamise õigus: „... Eks te mõista kohut nende üle, kes on 
sees?“ (1Kr 5:12).243 Nii on kogudus vastutav ka kõlvatuste ilmnemisel kerkivate 
küsimuste lahendamise eest. Paulus viitab ühele oma varasemale kirjale, milles ta 
on andnud nõu teatavat liiki kõlvatutega mitte suhelda (1Kr 5:9). Siin võib näha 
Iisraeli pühade qahal’ile ja kreeka linnriigi ekklēsia’le omaste õiguste ja kohustuste 
liitumist ning Jumala kogudusele rakendamist.

Usuline ja sotsiaalne külg koguduses on omavahel seotud. Koguduses tegutsevad 
kildkonnad tõendavad, et lihalik loomus võib inimestes veel valitseda (1Kr 3:1–6). 
Seda tõsiasja ei peida ka nn teoloogiliselt õige õpetuse sildi all tegutsemine. Grupid 
võivad oma suunda ajada nii, et õigustust otsitakse mõne autoriteedi, nagu Pau-
lus, Peetrus, Apollos nimel, kuid Paulus paljastab selle taga oleva inimliku egoismi. 
Kokkuvõtvalt öeldes kasutas Paulus kreeka ekklēsia mõistet selleks, et tähistada sel-
lega Jeesus-rahvast ja nimetada see Jumala koguduseks.244

242	Vt Canfora 2001: 139–140. Jätan siin käsitlemata selle mõju, mida türannid ja oligarhid 
linnriikide seaduseloomele ja eneseregulatsioonile avaldasid, kuna see jääb uuritavast teemast 
kaugele.

243	„... Kas siis teise seas ei ole ühtainsatki tarka, kes suudaks otsustada venna ja venna vahel?” 
(1Kr 6:5).

244	„ Denn indem die ekklesia „in Christus“ ist, ist sie der Bereich, der durch den Anbruch der 

4.5. Jumal, Iisrael, kogudus ja rahvad



138

g) Metafooride küllus Pauluse kõnedes ja kirjades

Meie loeme kirju, ent suulises kultuuris olid kirjad kogudustes ette loetavad kõned. 
Paulus kasutas tuntud metafoore ja kujundas nende tähenduse enda sõnumi edas-
tamise jaoks sobivaks. Algselt antropoloogia valdkonnast pärinevale sõnale σῶμα 
ei olnud Vana Testamendi heebrea keeles päris sobivat vastet. Eesti keeles on σῶμα 
põhivasteks ihu. Näiteks Luuka jaoks sai see mõiste sobivaks antropoloogiliseks 
„ehituskiviks“ (Tasmuth 2009a: 91–92).

Kreeka-Rooma maailmas tekkinud eripalgelised kujutlused ihust on omaette 
valdkond, kus on oma koht meditsiinilistel, poliitilistel ja kirjanduslikel aspekti-
del. Peale sõna σῶμα individuaalse rakenduse oli antiigis tuttav ka kollektiivse ihu 
kujund. Kui me tänapäeval kõneleme „sotsiaalsest ihust või kehast“, siis peame seda 
fraasi enamasti metafooriks, kus sotsiaalne ihu on paljude individuaalsete ihude 
agregaat (Martin 1995: 15). Antiikaja inimesele oli sotsiaalne ihu aga tuttav poliiti-
lisest filosoofiast, tähistamaks linna või isegi riiki kui suurt ihu.245 

Ihu kui ühendav kujund. Paulus kohaldas sekulaarse sotsiaalse ihu metafoori 
koguduse kirjeldamise jaoks sobivaks. Ta defineeris kreeka linna ühisidentiteeti ise-
loomustava σῶμα ümber Kristuses olevaid inimesi tähistavaks mõisteks.246 Kujut-
lus kogudusest kui Kristuse ihust näitas kogudust Kristusega väga erilises suhtes ole-
vate inimeste osaduskonnana (1Kr 12:12–30). Keskne salm „Teie olete aga Kristuse 
ihu ning igaüks omast kohast tema liikmed“ (1Kr 12:27) laseb omistada igale ihu 
liikmele oma ülesande ja mõnedele neist ka rohkem silmapaistvamad funktsioonid 
(1Kr 12:28jj; 1Kr 14 jm). Kristus on ainus ja seetõttu on Ta oma ihu jaoks ühtaegu 
nii kese kui ka seda ihu konstitueeriv reaalne isik.

Juutide usulise elu keskus oli ka veel Pauluse eluajal Jeruusalemma tempel, mille 
hävingut juudi sõja lõpul Pauluse silmad enam ei näinud. Ei tea, kas Paulus oleks 
koguduse liikmeid templiga võrrelnud ka siis, kui ta oleks teise templi hukku koge-
nud. Paulus mainib aga ka Jumala hoone ehitamist nõnda, et koguduse liikmed on 
või moodustavad Jumala templi (1Kr 3:16j).

On võimalik, et Paulus võttis kogudust Jumala templiga võrdleva pildi üle juu-
dikristlaste mõttemaailmast. Vanas Testamendis oli Jumala eluase Jumala ligiolu 

endzeitlichen Neuschöpfung in Christus bestimmt ist. Durch die Gabe des Geistes hat Gott 
diese Menschen für sich in Besitz genommen und sie in den Dienst seines endzeitlichen 
Handelns gestellt“ (Roloff 1993: 99).

245	„The body was ’the most common topos in ancient literature for unity’“ (Dunn 1998: 550, 
viide 102).

246	James D. G. Dunn nimetab seda n-ö suretava „Aadama kristoloogia“ (Rm 5:12jj) ning Kris-
tuses elavaks tehtava kristoloogia tulemusel sündiva uue rahva olemust „... the corporate 
identity of the people of God“ (Dunn 1998: 534).

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



139

märgiks, milleks varajasel ajal oli kogudusetelk ja riikluse ajal tempel Siioni mäel. 
Korintose linn pakkus arhitektuuriliselt rikkalikku visuaalset tausta templitega
ja neid külastavate inimestega. Iisraeli usu alusel on aga qahal Jumala töö ja omand 
ning seetõttu sekkub Jumal seal, kus keegi tema omandit rikub või ohustab 
(Ps 79:1–7 jm). Paulus vormistas oma hoiatuse Jumala kohtu reeglistiku kohaselt, 
mis tabab templi rüvetajaid (Lang 1986: 56).

Paulus kujutab kogudust ka taime kasvamisena, kus organism istutatakse ning 
ta sirgub kastmise toimel (1Kr 3:6). Koguduse võrdlemine Jumala põllumaaga seob 
selle maa harimisega (1Kr 3:9).

Paulus mahutab Kristuse ihu sisse ka teised rahvad, kus need on nagu oksad Iis-
raeli tüve küljes, nagu metsõlipuu oksad poogituna väärisõlipuu külge (Rm 11:15–
24). Iisrael on juur, kes kannab kõiki. Nii kasvab ja omandab kuju Jumala kogudus, 
mille liikmetele ta annab nõu mitte olla komistuseks ei juutidele ega kreeklastele ega 
Jumala kogudusele (1Kr 10:32). Ei ole põhjust näha lahutavat vahet üksiku kogu-
duse ja temas olevate pühade ning üldise kristlaskonna kui uue loodu vahel. Jumala 
ajaloolise tegevuse läbi rajatud ning Kristuse ihuna esile tulev uus sootsium elab 
pühade koguna nii Jeruusalemmas, Korintoses kui ka Roomas. Seega kõikjal, kus 
mistahes keel tunnistab, et Jeesus Kristus on Issand – Jumala Isa kirkuseks (Fl 2:11).

h) Kokkuvõte Pauluse aspektiivseist vaateist kogudusele

Pauluse juutliku hariduse juurde kuulus Vanale Testamendile omase aspektiivse 
mõtlemise ja väljendusviisi omaksvõtmine, mille tänapäeval on välja tõrjunud pers-
pektiivne mõtlemine. Aspektiivne mõtlemine seisneb terviku aspektide liitmises, 
terviku kirjeldamises aspekthaaval, ilma et nähtaks vaeva koheretntsete definitsioo-
nidega. „Teisiti öeldes tähendab aspektiivne lähenemine, et millestki kõneldakse 
ainult konkreetsetele küsimustele vastates“ (Nõmmik 2009: 20). Kahte või enamat 
aspekti liites saame aga tulemuseks ikkagi mingi pildi tervikust. Seda silmas pidades 
saame Pauluse tekstidest rikkalikud pildid Jumala, inimese, koguduse, maailma, 
patu, õiguse, lunastuse, inimestevaheliste suhete, elu ja muu kohta.

1) Kristlikud kogudused olid sündinud ja arenenud enne Pauluse tegevuse 
algust. Pauluse viljakas töö tõendab, et tema nägemus Kristuse kogudusest toi-
mis tegelikkuses. Paulus oli (t)ärkamisaja misjonär, kelles sulandusid omapärasel 
kujul Iisraeli identiteet, kreekalik hariduspagas ja Jeesus-kogemus.

2) Paulus valis uue osaduskonna nimeks ekklēsia. Juutidele samastus see tuttava 
qahal kujundiga ja kreeklastele sihiteadlike väärikate inimeste koguga, kes teadis 
oma kokkutulemise mõtet ja vastutust. Kristuse läbi sai ekklēsia lisaks õndsusloo-
lisele tähendusele ka eshatoloogilise mõõtme.

4.5. Jumal, Iisrael, kogudus ja rahvad



140

3) Paulusel näis olevat arusaam, et Jumala kuningriik saab nähtavalt ja väega ilm-
neda kohaliku konkreetse koguduse kaudu, nagu Korintoses, Roomas, Filippis 
ja mujal. Ekklēsia usklike koguna ei olnud abstraktne struktuur, vaid need ini-
mesed ise. Kreeka eeskuju ja Pauluse nägemuse ühine joon oli ka ekklēsia suut-
likkus olla oma sisemise regulatsiooni ja vajadusel ka kohtupidamise organiks. 

4) Jeesuse Kristuse autoriteet oli aluseks nii ristimisele, mis avab tee koos Jee-
susega maetute ja ülesäratatute hulka, kui ka selle söömaaja jätkamisele, milles 
Kristuse ihu jagatud saab. 

4.6. Õigus, eetos, pastoraalsus ja hingehoid

Öö on lõpule jõudmas ja päev on lähedal. Pangem siis maha pimeduse teod, rõivastugem 
valguse relvadega! (Rm 13:12)

Inimlikel küsimustel õige eluviisi ja õige tegutsemise järele oli seljataga pikk aja-
lugu nii Iisraeli pärimustes ja Pühakirjas kui ka Kreeka filosoofilistes otsingutes. 
Erinevatest vaadetest ei ole kunagi puudust ja on põhjust eeldada, et erinevaid mõt-
teid ringles ka neis linnades, kus Paulus kohtas kohalikke inimesi ja kus hakkasid 
sündima kogudused. Miks liitusid inimesed kogudustega?

•	 Mis oli uute veendumuste ja väärtuste hulgas see ülim, mille pärast võis maha 
jätta palju tuttavat ja seni turvalist?

•	 Kust sai toitu julgus tunnistada usku ja kuidas lahendati osaduse vajadus?
•	 Kuidas toetas uus elu uut usku nii, et sündis uue usu ja eluviisi pärandamine?

Kas Pauluse vaadetes on taas võimalik leida mingeid juhtjooni, mis aitaksid kaasa 
nendele küsimustele vastamisel? Õiguse otsingud viivad mõtte kiiresti õigeksmõistu 
juurde. Pauluse puhul ei saa aga oodata lihtsaid ühetasandilisi lahendusi. Alustades 
korintlastele kirjutatud kirjade lugemisega, leiame inimese õigeks tegemise, puhtaks 
saamise ja pühitsuse seostamise:

Kuid teie olete puhtaks pestud, te olete pühitsetud, te olete õigeks tehtud Issanda Jee-
suse Kristuse nimes ja meie Jumala Vaimus (1Kr 6:11).

Sellesse lausesse on koondatud suur osa eetikat määravaid ja kujundavaid tegu-
reid. Kohe hakkab silma kõige olulisem ning kõike ühendav õndsusloo kese – 
Issand Jeesus Kristus ja Kristusega koos toimiv Jumala Vaim. Õiget elu suudab elada 
inimene, kelle elu Vaimu seadus Kristuses Jeesuses on vabastanud patu ja surma 
seadusest.247 Need kobarväited lubavad järeldada, et Paulus väljendas õigeksmõistu 

247	Põhjendus, et nüüd ei ole enam mingit hukkamõistu neile, kes on Kristuses Jeesuses, seis-
nebki Kristuses Jeesuses oleva elu Vaimu seaduse vabastavas toimes (Rm 8:1–2).

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



141

erinevaid külgi ning näitas samas ka õigeksmõistmisest tulenevaid tagajärgi. Elu Vai-
mus on see, mis kannab vilju, millest esimene ja suurim on armastus (Gl 5:22–23; 
1Kr 13:1–13).

Kristuses kingitud eetika tõeks elamise „koht“ maailmas on aeg Jeesuse surnuist 
ülestõusmise ja paruusia vahel. See on misjoni aeg ja koguduse aeg ning seetõttu on 
Pauluse eetika suurel määral ka kogukondlik eetika (Wendland 1970: 51). Eetilisus 
on võimalik ja väljendub vaid kogukondlikus elus, mida toob esile sagedane „meie“ 
ja „teie“ kõne kasutamine inimese „mina“ asemel. Paulus iseloomustab seda uut ole-
mist koguduse liikmete endi Kristuses olemisena. See olemine on Kristuse surnuist 
ülesäratamise ja taastulemise vaheline olemine.

a) Mis on lubatav ja mis mitte? Püha Vaimu toime otsimine elus

Kristlikku eetikat võib näha Kristusele kuuletumise eetikana, mis toimib Kristuse 
omandiks olemise läbi ja mida toetab Püha Vaim. Ka uueks tehtud ja Vaimus elav 
inimene on iseenesest ikka veel nõder. Võibolla selleks, et ta uhkeks ei läheks. Ka 
need, kellel on Vaimu esmaand, ägavad iseenestes ning vajavad Jumala abi. See-
pärast tuleb Vaim appi usklike nõtrusele ja koguni palvetab Jumala laste eest, kes 
lapseõiguse Vaimu saanuna hüüavad Isa poole. Paulus näib olevat jõudnud järeldu-
sele, et alles Vaimus ja Vaimu toimel sünnib vabastatud inimese jaoks uus olukord, 
kus usk ja eetos on omavahel ühendatud. Seepärast ei tähenda kristlase vabadus 
kõige mõeldava ja soovitava lubatavust nagu oletasid korintlased, vaid vabadusel on 
vähemalt kolm regulaatorit:

1) Esimene tunnus on see, et kõik niinimetatud „lubatavaks“ peetavad asjad ei 
too kasu. Veelgi enam, ohjest valla lastuna saavad tühised ja kahjulikud teod 
inimese üle meelevalla. See on niisugune vägi, mis hakkab inimest oma haardes 
hoidma ja toob kaasa kahju (1Kr 6:12–13).

2) Teiseks on tark teha vaid seda, millega kaasneb midagi head. Olgu siis endale, 
aga veel parem kui ka teistele. Põhimõte on mitte teha isegi näiliselt neutraalseid, 
tarbetuid ja tühje asju. Eesmärk on saada vabaks takistavatest maailmasisestest 
sidemetest ning taotleda vaid seda, mis ehitab kogudust (1Kr 10:23). Paulus 
võtab usu ja eetose seose kokku nõuandega kanda üksteise koormat ja peab just 
seda Kristuse seaduse täitmiseks (Gl 6:2).248 

3) Kolmas soovitus on aga omas ajas üllatuslik ega leia alati mõistmist ka 
tänapäeval, sest see näib kitsendavat enesekeskse inimese „õigusi“ vabadusele. 

248	Paulus teab väga hästi, et igaühel on niikunii kanda oma koorem ja seda ei saa teiste kaela 
lükata (Gl 6:5). Kui aga kõik püüavad kanda ka ligimese koormat, tasanduvad koormad ja 
osa enda koormast saab kergemaks.

4.6. Õigus, eetos, pastoraalsus ja hingehoid



142

Paulus peab vajalikuks ja õigeks ise oma vabadusi ligimese heaks piirata siis, 
kui „iseenese vabadusega“ kaasneb teisele hingeline kahju. Kui ligimese usuline 
enesetunne satub ohtu, on õige ka midagi iseenesest neutraalset mitte teha. 249 
Kreeka-Rooma linnades oli üheks komistuskiviks „ebajumalate ohvriliha“ söö-
mine nendele värsketele kristlastele, kes arvasid sellise liha ebapuhta olevat. Pau-
lus ei vaidle arvamustega arvamuste endi pärast ega ütle uhkelt, et tegelikult pole 
sellel lihal sisulist tähtsust ja seda võib süüa küll.250 Ta soovitab mitte käituda nii, 
et see ligimese kurvaks teeb. Otsese näite puhul kehtib maksiim:

Aga kui su vend saab toidu pärast kurvaks, siis sa ei käi enam armastuse järgi. 
Ära saada hukka oma toiduga seda, kelle pärast Kristus on surnud! (Rm 14:15)

b) Mida parenees ja paraklees eeldavad?

Paulus arutleb korraga teoreetiliselt ja praktiliselt, andes usu sisule ka rakendus-
juhiseid.

Parenees ehk hoiatav, manitsev ja suunav nõuanne eeldab teadlikke ja kindla 
iseloomuga inimesi.251 Pauluse pareneetilisi nõuandeid võib nimetada hingehoid-
likeks kaalutlusteks, mida ei ole alati kerge järgida. Paulus on teadlik, et inimene 
kohtab nii kognitiivseid kui emotsionaalseid raskusi. Ta annab ta teada, et sisemise 
inimese poolest ja oma aruga ta saab aru Jumala Seaduse õigsusest ja headusest. Ta 
isegi tahab teha head ja rõõmustab Jumala Toora üle (Rm 7:7–25). Ent samas ta 
möönab, et tahet küll on, aga head teha ta ikkagi ei suuda.252 Seega eeldab enese-
distsipliini elluviimine nii teadmisi, tugeva tahtega iseloomu ja armastuse osutamise 
võimet. Enesedistsipliin eeldab niisuguse eesmärgi olemasolu, mille nimel distsip-
liini rakendada. Kuidas sobib siia kõne ristiinimese vabadusest, milleks Kristus on 
meid vabastanud?

Enesedistsipliini objekt on inimesest endast väljaspool, tema kaasinimeses. Siin 
on koht ka Tooral. Seadus on õige ja püha ja hea, teeb inimese Jumala tahtest tead-
likuks ja hoiab teda Jumala sõna valdkonnas. Seadus annab ka vabadusele sisu ja 
suuna, millest juhinduda. Pauluse arutlused eetosest on dialektiliselt mitmetahuli-
sed, nende sideaineks on armastus. Armastuse olulisus on Jeesuse sõnade pärimuse 

249	Ärgem siis enam mõistkem kohut üksteise üle, vaid pigem võtkem kohustuseks mitte saada 
vennale komistuseks või kiusatuseks (Rm 14:13).

250	Paulus on ära tundnud teadmistega uhkeldamise ohud ning kirjutab: Tunnetus teeb suureli-
seks, aga armastus ehitab (1Kr 8:1). Niinimetatud „tugevate“ meelevald ja teadmised või veen-
dumused ei tohi saada komistuseks nõrkadele. Eetika seisneb siin nõrkadele vabatahtlikus 
toeks olemises ka oma mõnede kõrvalisi asju puudutavate äratudmiste vastu.

251	Tegusõna παραινέω põhjal on tuletatav manitsemise ja suunamise õpetuslik vormel ehk 
parenees.

252	Rm 7:18.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



143

läbi Pauluseni jõudnud ja ta on seda ka isiklikult tunnetanud. Armastuse osutamine 
Vaimus elamise kaudu on siis ühtaegu nii vabaduse täidesaatmine kui ka Seaduse 
täitmine (Rm 13:10; Gl 5:22–23).

Paulus esitas agaape (ἀγάπη) armastust ka teena. Tee oli kujund, millega alg-
kristluses tähistati kogu elu ehk eluviisi.253 Seda näitab ilmekalt armastuse olemuse 
selgitamise sissejuhatus. Paulus ütleb peale armuandide ehk karismade kirjeldamist, 
et nüüd ta näitab veel ülevama tee.254 See on armastus, mille suurus ja tähendus 
jäävad ka siis, kui lootus on täitunud ja usk on saanud nägemiseks. Armastava kogu-
duseliikme töö väljendub vajaduse korral teiste julgustamises ehk parakleesis.255 Kui 
keegi on julgustaja ja trööstija, siis ta toimigu julgustaja ametis. Ka parakleesi saab 
vaadelda hingehoiu elemendina, nii nagu seda näitab Rm 12:8 eestikeelne tõlge.

Pauluse toimeka elu aeg oli Rooma riigis rahulik periood. Hoolimata Rooma 
rahu teostamise toorest iseloomust tajusid inimesed kehtiva korra stabiilsust hüvena. 
Pauluse vaated sellele riigikorrale näisid olenevat kahest kaalutlusest: esiteks on selle 
ajastu olusuhted viimses vaates kaduvad256 ning teiseks tuleb korrast kinni pidamine 
kasuks nii ühiselule riigis kui ka koguduse sees. Riigi pealinna saadetud pareneeti-
line soovitus – kui võimalik, niipalju kui oleneb teist, pidage rahu kõikide inimestega 
– hõlmab kõike eelpool öeldut ehk nii riiklikku kui ka koguduslikku elukorraldust 
(Rm 12:18).

Jeesus-pärimus Matteuse vormistuses kõneles rahutegijate õndsusest ja õnnis-
tusest (Mt 5:9). Pauluse kogemus laskis tal seda vormistada nõnda: õigeks saamine 
tuleb usust armu läbi ja on seega Jumala armu kink. Õigeks saamine usust toob 

253	Tee (ὁδός) esines Jeesuse sõnades laiast ja kitsast teest, kus vaid kitsas tee viib ellu (Mt 7:13–
14). Missugune võis olla Jeesuse sõnade pärimuse osa Pauluse kujunemisloos ja kui paljust ta 
teadlik oli, on omaette teema. Meie ei tea, kas Jeesuse johanneslikult vormitud ütlus endast 
kui teest, tõest ja elust oli Pauluse eluajal tuntud. Luukas kirjeldab, kuidas lausuja vaimuga 
orjatar kõneleb Paulusest kui Jumala sulasest, kes kuulutab päästmise teed (Ap 16:16–17) 
ning kuidas juudikristlased Akvila ja Priskilla õpetasid Apollosele veel selgemalt Issanda teed 
(Ap 18:24–25). 

254	1Kr 13:1.
255	Nimisõnana kasutatav sõna παράκλησις tähendab julgustamist, kutset, mainitsust, lohutust 

ja ka palvet. Siit tuletatav sõna parakleet (παράκλητος) on appi kutsutu, vahendaja, eest-
kostja ja lohutaja. Hilisemas Johannese evangeeliumis tähistatakse parakleedina Püha Vaimu, 
nagu näiteks Jh 14:16, 16:7 ja mujal. On suur tõenäosus, et siin võib näha paulusliku alg-
kristluse mõju selget mõistelist väljakujundamist ning kasutamist selleks, et selgitada Püha 
Vaimu toimimist.

256	Korintlastega peetud kirjavahetuse osa 1Kr 7:1–40 hõlmab korraga ühiskondlikke, kogu-
kondlikke, koguduslikke ja perekondlikke nõuandeid. Siin kirjeldatakse käitumuslikke soo-
vitusi vallalisuse, abielu, laste ja perekonna, ostmise, müümise, vabana või orjana elamise 
kohta. Ka Pauluse nõuanne olla poliiitiliselt lojaalne paigutub lähedalseisva paruusia ootuse 
raamidesse ning ta toetab seda hoiakut hea südametunnistuse pakutava hüvega (Rm 13:1–7).

4.6. Õigus, eetos, pastoraalsus ja hingehoid



144

kaasa rahu Jumalaga. Rahu Jumalaga on alus rahu pidamiseks maailmas. See on 
jõuallikas kannatlikkuseks ning vajadusel viletsustes kiitlemiseks (Rm 5:1–5). Rahu 
perekonnas ja ühiskonnas on seesmise rahu vili ja tulemus. Pauluse tõdemust kin-
nitasid Jeesuse sõnad Johannese evangeeliumis: rahu on see, mille Jeesus annab 
ja jätab oma rahvale (Jh 14:25–27). Need sõnad said usklikele kinnituseks keiser 
Domitianuse ajal puhkenud tagakiusamistes.

c) Mis nõu said Pauluse kogudused abielu asjus?

Käibekultuur, millesse sünnitakse ja milles kasvatakse, vormib kogu elu puudu-
tavaid hoiakuid ja arusaamu, sealhulgas ka abielu osas. Kultuurisegaduste aegadel 
avastatakse liiga hilja, et rahva, ühiskonna ja riigi kestmise tagavad püsivad ja elu-
jõulised perekonnad, mille telg on mehe ja naise abielu. Missuguseid nõuandeid 
saatis Paulus kogudustele?

Kirjavahetus korintlastega vajas küsimustele vastamist segaduses, mille oli teki-
tanud kahesuguste õpetuste levitamine. Üheks mõttemudeliks oli vabameelne 
kombelõtvus ja teiseks ülepingutatud askees, mille näis olevat põhjustanud mingi 
gnoosisega sarnanev vool. Kas kõik on lubatav? Uhkeldava tunnetuse kaudu saab 
ju väita end olevat ainelisest maailmast üle või isegi vaba? Kas võib ihuga astuda 
erinevatesse, ka abieluvälistesse suhetesse ja väita, et see hinge ei puuduta? Või tuleb 
vastupidiselt teha kõik selleks, et ainelisust ja ihulisi tarbeid vältida, alla suruda ja nii 
ihu sõltuvusest pääseda? Kas abielust tuleks loobuda ja askeetlikult elada?

Paulus ei juhtinud koguduse liikmeid kummaski suunas. Millest ta lähtus abielu-
nõustajana ning mida me peame tähele panema?

Esiteks, abielu ei ole üksnes sotsiaalne, ühiskondlike suhete poolt reguleeritav 
ja muudetav kooslus. Teiseks, abielu alus on loodupärane muster, millel on kristo-
loogilised, eklesioloogilised ja sotsiaalsed seosed ja järelmid. Kolmandaks, Kristuse 
poolt uuendatud ja päev-päevalt uueneval inimesel on kergem elada loodupärase 
abielukorra kohast elu.

Kõlvatu eluviisi ja hooruse lükkas ta kiiresti tagasi, et anda ruumi keerukamate 
küsimustega tegelemiseks.257 Juutluses oli abielu üldine reegel ja lapsed ning nende 

257	Enne põhjalikumate vastuste andmist võttis Paulus kokku rea pahesid, öeldes: Või te ei tea, et 
ülekohtused ei päri Jumala riiki? Ärge eksige: ei kõlvatud ega ebajumalateenijad, ei abielurikku-
jad ega lõbupoisid ega meestepilastajad, ei vargad ega ahned, ei joodikud ega pilkajad ega riisujad 
päri Jumala riiki (1Kr 6:9–10). Selles lõigus esile tulevate homoseksuaalsete praktikate kohta 
saatis ta sõnumi ka Rooma kogudusele, juhtides tähelepanu häbitute kirgede ja loomuvastaste 
praktikate sobimatusele ja allakäigule viivatele tagajärgedele (Rm 1:26–27). Põhjus peitub 
Jumala salgamises ja mitte tunnustamises (Rm 1:18–25), millest hoolimata jumalatute ini-
meste väidetavast eneseuhkusest tuleneb kõlbmatu mõtteviis ja sellest palju teisi hukutavaid 
ilminguid (Rm 1:26–32).

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



145

austus vanemate vastu suur õnnistus.258 Esimese sajandi keskpaigaks juurdunud 
arusaama monogaamiast tunti ka Rooma ühiskonnas. Paulus näeb toimivas abielu-
suhtes tõkendit hooruse vastu. Kui grupp korintlasi arvas, et mehe ja naise füüsilist 
suhet tuleb vältida, siis vastas ta, et õige suhe toimib, kui isekus hüljatakse – abielus 
on mees ja naine nõnda seotud, et annavad end teineteisele (1Kr 7:2–6). Ihu on 
ühelt poolt Püha Vaimu tempel, ent samas on ihu ka abikaasa teenimise teenistu-
ses.259 Vallalisus on käesoleva ajastu lühiduse tõttu eelistatav vaid sellepärast, et pere 
eest hoolitsemine võtab aega ja energiat Jumala teenimiselt.260

Pauluse nõuandel on ka perekonda kui kasvukeskkonda tervistav ja parandav 
pool. Siin hakkab silma originaalne vaade lastele avalduvast vaimulikust mõjust. 
Kui mees on usklik, siis on tema uskmatu naine pühitsetud uskliku mehe kaudu. 
Kui naine on usklik, siis on uskmatu mees pühitsetud uskliku naise kaudu. See-
pärast ärgu lahutatagu niisugust abielu. Enamgi veel. Nii usklik mees kui ka usklik 
naine on kodu pühitsuse kanaliks, mis mõjutab lapsi. Nii usklik mees kui usklik 
naine on ka üksinda otsekui kodu preestrid nii teineteise kui ka laste pärast. Nii 
saavad ka lapsed pühitsetud (1Kr 7:12–14).261 Kui siis nüüd niisugused lapsed on 
pühad, siis kuuluvad nad ka pühade kogudusse (Wendland 1970: 78) ja see on juba 
uus imepärane olukord ning võimalus.

Kokkuvõtvalt: Pauluse nõuanded perekonnaelu heaks aitavad kosutada pere-
konna vaimset, füüsilist ja sotsiaalset tervist – sellega ka rahva püsimiseks vajalikku 
elujõudu. 

Abielu ja riik on maiste institutsioonidena osalt sarnased kooslused. Ihu väär-
tuslikkus aga eristab ihuvälised suhted poliiitlistest ja riiklikest antustest. Kuidas? 
Kristlaste ihud moodustavad Kristuse ihu ja on niisugustena pühitsuslikult kollek-
tiivse terviku osad. Kui inimese ihud on Kristuse ihu liikmed, ei saa neid teha hoora 
liikmeteks. Ihu on Issanda jaoks ja Issand ihu jaoks ning ihu on Püha Vaimu tempel 
(1Kr 6:12–20). Nii on üksiku inimese ihul ka kollektiivne koguduslik mõõde.

Niisuguse koguduse kaudu saab uus usuline sotsiaalne struktuur oma uudse 
tähenduse, külgetõmbavuse ja ühiskonda tervendava võime. Kui kogudus on püha, 
siis on ta ka vahemees üksikisiku, tema perekonna ja ühiskonna vahel. Algkristlike 
koguduste tervendav toime ei jäänud varjule, tekitas huvi ja aitas kaasa koguduste 

258	Sa pead oma isa ja ema austama, et su elupäevi pikendataks sellel maal, mille Issand, su Jumal, 
sulle annab! (2Ms 20:12). Pikemalt ja kirjanduslikumalt on vanemate austamise mõte vormi-
tud Jeesus Siiraki raamatusse (Sir 3:1–16).

259	1Kr 6:19; 1Kr 3:16–17.
260	1Kr 7:25–38 seab arvatava eesseisva kitsikuse pärast paremaks olla abiellumata, ent abielus 

olijad ärgu lahutagu.
261	Samas näeb Paulus rasketes ja võimatutes olukordades lahutamist kui väljapääsu (1Kr 7:15–

16). Uuesti abiellumist peab ta võimalikuks abikaasa surma järel (1Kr 7:39).

4.6. Õigus, eetos, pastoraalsus ja hingehoid



146

kasvule. Pühitsus on Jumala tahtmine ning Jumal pühitseb kogudust nii, et selle 
liikmete vaim, hing ja ihu oleksid tervikuna laitmatud Issanda Jeesuse Kristuse tule-
miseks (1Ts 4:2–6; 5:23).

Pauluse õpetustegevus. Paulus kasutas kõiki võimalusi ning ta näis sulandavat 
kokku hellenistliku ja juutliku õpetamistava. Kreeka keele ja kultuuri tundmine 
kaasaegsete rabide hulgas oli oluline ja samas ilmselt erinev. Kreeka gümnaasiumi 
tüüpi koolisüsteemi kasutamine aga tõenäoliselt hästi ei sobinud, sellega oleks kaas-
nenud ka paideia ideoloogiline vaade (Alexander 2001: 74). Luukas aga viitab, et 
Paulus õpetas ja väitles Efesoses olles alul sünagoogis. Kui vastuvõtlikkus puudus, 
pidas ta arutlusi Türannose koolis (Ap 19:8–10). Ei ole selge, missugune see kool 
täpsemalt oli, ent suure linna kreekalikus koolis toimimine võimaldas kuidagi lõi-
mida erinevad kultuurilised paradigmad ja see aitas kaasa kristliku usu omaksvõt-
misele. 

Pauluse eluaja järel muutus senisest tähtsamaks ka kogudusi juhtivate liikmete, 
nagu diakonite, presbüterite ja ülevaatajate eluviis. Seda kajastavad tema nimega 
seotud pastoraalkirjad. Järgnev arutlus analüüsib Pauluse antropoloogilisi ja sot-
siaalseid vaateid sõja ja rahu vaatepunktist. Kus on rahutuse ja sõja põhjused ning 
missugused on rahu rajamise võimalused? Pauluse eluajal püsis rahu, ent mida saab 
tema vaadetest kasutada sõdade tingimustes?

4.7. Pauluse mõtisklused inimesest: Aadam mässu ja 
meelerahu vahel262

Lõppeks, vennad, olge rõõmsad! Seadke oma asjad korda, laske endid julgustada, olge 
üksmeelsed, pidage rahu! Küll siis armastuse ja rahu Jumal on teiega! (2Kr 13:11)

Sõda on oma eri tahkude, nüansside ja vaatenurkadega olnud inimkonna ajaloo 
ränk reaalsus läbi aegade ning sellisena kajastunud ka Piiblis. Miks käituvad inime-
sed nii, nagu nad käituvad ja kas sellest on väljapääsu?

Paulus otsib lahendust langenud inimese olukorrale, kus inimsuhted on korrast 
ära. Üks Vana Testamendi olulisi ande inimkonnale on muldse inimese Aadama 
maine kuju – algselt Jumalaga seotud olend, kelle teadlik otsus mitte Jumala sõna 
kuulata reedab soovi iseseisva moraalse otsustusõiguse järele. Paulus kirjeldab rahu 
kui Jumala ja lunastatud Aadama taastatud suhte peamist tunnust. Inimesel, keda 

262	Käesoleva peatüki aluseks on minu 10.–11. mail 2024 Riias Lutheri Akadeemias peetud 
ettekanne „Paul’s Deliberations of Man: Adam Between Revolt and Tranquillity“. Ettekande 
teksti on inglise keelest eesti keelde tõlkinud EELK UI üliõpilane Silja Kessler. Riias toi-
munud rahvusvahelise konverentsi teema oli „Rahu ja sõda kristliku antropoloogia vaate-
nurgast“.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



147

Jumal muudab, on lootust. Kristusesse uskujad on paremini varustatud kuuletuma 
Jumala tahtele ja saama rahutegijateks.

a) Teemale lähenedes

Rahu ja sõda – nii minevikus kui ka tänapäeval – kujundavad inimkonna reaalsust. 
Mõned kannatavad sõdade tõttu rohkem, teised vähem. Mõned saavad sõjast kasu, 
teised aga kiitlevad, et suudavad sõdadele lõpu teha. Miks inimesed sõdivad? Kas 
sellest hädast on väljapääsu? Kas tavaline kristlane saab midagi teha? Alustuseks 
küsimus – mis või kes on üldse inimene? 263 Ja edasi – mida tähendab kristlik ini-
mene Pauluse mõtteviisis?

Nii sõjal kui ka rahul on erinevad tahud, nüansid ja vaatenurgad. Piibli lugeja 
leiab kogu raamatust vägivalda, konflikte ja sõdu. Sõjategevus moodustab ühtse 
alanarratiivi alates 1. Moosese raamatust kuni Ilmutusraamatuni välja. Iisraeli paik-
nemine Mesopotaamia ja Egiptuse vahel oli strateegiliselt määrav seik, mistõttu tal 
oli vähe võimalusi sõjalisi konflikte vältida. Lähis-Idas oli sõda püha ettevõtmine, 
kus rahvusliku jumala au oli kaalul (Gordon, R. P. 1996: 1229). 

Paulus otsis lahendust langenud inimeste olukorrale, mis põhjustab korratust 
nii lähisuhetes kui ka tervetes ühiskondades. Ta kirjeldab esmalt tagasivaatavalt ja 
üksikasjalikult esimese Aadama rikutud mõtteviisi ja tegusid (Rm 1:18–32). Minu 
meetodiks on põhjendada Pauluse vaatenurka ristitud inimestele, kes on kutsutud 
käima uues elus, mis loob eeldused rahumeelseteks suheteks. Vaatluse aluseks on 
seitse Pauluse originaalkirja. Teisi Corpus Paulinum’isse kuuluvaid kirju kaasatakse 
juhul, kui need aitavad tema rahukäsitust selgitada.

b) Lähis-Ida maailmast Pauluse kui Kristuse saadikuni

Paulus, kes tundis oma rahva Pühakirja hästi, eeldas seda ka oma lugejatelt. Vana 
Testamendi raamatutes on Jahve Iisraeli rahva vägev päästja nii Egiptuse vangi-
põlvest kui ka hilisemates sündmustes. „Jahve sõdu“ nimetatakse mõnikord ka 
„pühaks sõjaks“. Kuigi niisugust terminit Piiblis otsesõnu ei kasutata, on juudid ja 
kristlased sageli neid sõdu nii iseloomustanud, mis teeb selle teema on äärmiselt kee-
rukas. Kuigi tänapäeval kasutatakse „Jahve sõdu“ sageli argumendina kristliku rahu-
õpetuse vastu, olen pidanud seda pigem juudi rahvusliku pühakirjahermeneutika 

263	Inglise keeles on hajus sõna Man, mis võib viidata nii mehele, inimesele kui ka kogu inim-
konnale. Saksa, eesti ja mitmed teised keeled kasutavad selleks erinevaid sõnu, näiteks der 
Mensch, der Mann ja die Frau. Sama kehtib ka heebrea, kreeka ja ladina keele kohta. Oma 
Inglismaal peetud ettekandes Manchesteri ülikoolis kasutasin sõna Man suure algustähega 
viitamaks nii meestele kui naistele, s.t kõigile inimestele.

4.7. Pauluse mõtisklused inimesest: Aadam mässu ja meelerahu vahel



148

probleemiks kui kristliku teoloogia keskseks küsimuseks. Seda enam, et Piibel ei 
ülista kunagi sõda ega vägivalda iseenesest. Vastupidi, ideaalne seisund on rahu 
(Longman III 2000: 839).

Siiski on olemas üks radikaalne nähtus, mis hõlmab kõiki inimlikke nõrkusi, 
puudusi ja pahesid. See on kõigi üleastumiste, kuritegude ja pahede algpõhjus – 
patt.

Pauluse eluajal tagas pax Romana Rooma impeeriumi piirides rahu ja stabiilsuse. 
Kuigi Palestiinas oli tunda pingete kasvu, mis viis juutide ülestõusuni, ei näinud 
64. aasta paiku märtrina hukatud Paulus Juudi sõja julmusi ega Jeruusalemma linna 
ja templi hävitamist. Seetõttu ei ole põhjust oodata, et ta oma kirjades sõjateemale 
erilist tähelepanu pööraks. Tundub, et ta oli pigem tänulik, et Rooma võimud 
rahu tagasid. Kristuse kuulutajana võis ta hea südametunnistusega kutsuda inimesi 
üles elama rahumeelselt. Ärgu hakatagu ise kätte maksma, vaid jäetagu kättemaks 
Jumala hooleks (Rm 12:18jj). Seetõttu ei tea me, kuidas ta oleks reageerinud sõjale 
ja templi hävitamisele.

Siiski, kuigi sõda ja rahu on mõisted, mis sõjanduslikus tähenduses eeldavad 
teineteist ja esindavad sümmeetriliselt vastandlikke nähtusi, võib rahu tähendada 
enamat kui vaid sõja puudumist. Kuidas suhestuvad need mõisted inimese mõtte-
viisi ja mentaliteediga? Omal ajal pakkus Rudolf Bultmann välja, et Pauluse teoloo-
giat võib mõista ka kui õpetust inimesest. Ta jagas inimese positsiooni maailmas ja 
Jumala ees kaheks: inimene enne usu ilmutust ja inimene usu all, esitledes Pauluse 
teoloogiat just sellisel viisil (Bultmann 1952: 191). See käsitlus sobib hästi käesoleva 
teemaga, ent võimaldab ka täiendavaid tõlgendusi ja lisateooriaid.

Tundub, et Paulus rajas oma õpetuse kahele sambale. Esiteks kirjeldas ta inimest 
enne usu ilmutust, nähes teda tagasivaatavalt usu vaatenurgast. Teiseks rajas ta inim-
konna pika ajaloo Vana Testamendi narratiividele.

c) Aadama loo algus

Üks paljudest Vana Testamendi andidest inimkonnale on Aadam – maine kuju või 
pilt inimesest, kes oli algselt tihedalt Jumalaga seotud. Aadam kui inimolemuse 
metafoor on läbivalt kohal kogu Piiblis. Ta kehastab kogu inimolu, seda, kuidas me 
oma elu elame ja mida Pühakiri meie kohta ütleb. Paulus eeldab, et tema lugejad 
tunnevad loomislugusid ka siis, kui ta ei maini neid alati otsesõnu (Keener 2016: 
25). Kuigi Paulus ei maini alati 1. Moosese raamatu narratiive, viitab Aadama ja 
Kristuse vastandus 1. korintlaste kirja 15. peatükis selgelt sellele, et need lood on 
tema arutluse aluseks. Viitega 1Ms 2:7 kirjakohale ütleb ta: „Nõnda on ka kirju-
tatud: „Esimene inimene Aadam sai elavaks hingeks“, ja lisab: „Viimne Aadam sai 
vaimuks, kes elustab“ (1Kr 15:45). 

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



149

Paulus alustab inimkonna hukkamõistu selgitust Rooma kirja 1:18-st viitega loo-
dud olendi ja Looja suhtele. Inimese süüdistamine jumalakartmatuses juhib lugeja 
tagasi 1. Moosese raamatu peatükkidesse 1–3, kus näidatakse, kuidas Jumal on end 
Aadamale teatavaks teinud läbi selle, mida ta Loojana on loonud. Selles kirjelduses 
esineb ambivalentsus Aadama kui indiviidi ja Aadama kui kogu inimkonna esindaja 
vahel, kuna sõnad שׁיִא (heebrea k mees) ja הָּׁשִא (naine) viitavad otseselt konkreetsele 
kontekstile (1Ms 2:23–24). Hea ja kurja tundmise puu (1Ms 2:9), millest Aadam 
ei tohtinud süüa, kinnitab, et ta juba tundis erinevust sõnakuulelikkuse ja sõna-
kuulmatuse vahel, mistõttu Aadama teadlik otsus mitte kuuletuda reedab ta soovi 
iseseisva moraalse otsustusõiguse järele.264

Inimese konflikt Jumalaga kätkeb endas kuriteo seemet, mis sai tegelikkuseks 
Kaini sõjas oma venna vastu. Sümboolses tähenduses esindavad Kain ja Aabel kor-
raga nii ühe perekonna liikmeid kui ka kogu inimkonda. Seega kujutab see konflikt 
ühtaegu nii vennatappu kui ka rahvastevahelist sõda.

Paulus tundis ka piiblijärgset juudi traditsiooni. Üks tark ütles: Jumal lõi meid 
surematuteks ja tegi meid omaenese igaviku näo järgi. Kuid kuradi kadeduse tõttu tuli 
surm maailma, ja need, kes temaga ühte kuuluvad, kogevad seda. (Trk 2:23–24). Siin 
pannakse süü kuradile, kuid sellest olulisem on see, et surm tuli maailma. Vana 
Testamendis ja hilisemas juudi kirjanduses käsitletakse pattulangemise narratiivi 
harva. Küll aga on sõda ja surm omavahel põhjuslikult seotud ning on ilmne, et 
sõda toob kaasa surma. Samas näib teada-tuntud algloos olevat esitatud tõde, et patt 
luurab ukse ees (1Ms 4:7).

Paulus ei kasuta kuigi palju sõjanduslikke termineid. Ta selgitab, et need, kes 
ei austa Jumalat Jumalana, muutuvad oma mõtlemises tühisteks ja nende mõis-
tus hägustub. Inimesed, kes väidavad end olevat targad, on muutunud rumalaks 
(Rm 1:21–22) – just vastupidiselt sellele, mida Aadam arvas iseseisva moraalse 
otsustusõiguse kaudu saavutavat. Mõrv kui sõja keskne tegu on jumalakartmatuse 
kehastus (Rm 1:29). Aga kes on süüdi mõrvas, kes vastutab sõja eest? Inimesed ise. 
Pauluse ütleb, et inimkonda pole võimalik välja vabandada. Ilma Jumalast lähtuva 
suunava valguseta eksib inimsüda pimedusse (Dunn 1998: 91).

Hägustunud ja rikutud inimmeele seisund iseloomustab meid kõiki. Kaasaegne 
üleolev humanism ei aita meid meie tänases olukorras ega paku lahendusi meie 
endi tekitatud ülemaailmsetele probleemidele. Vastupidi, praktika näitab, et Jumala 
eitamine loob vaid tarkuse illusiooni, aga maailm ei tundnud tarkuse abil Jumalat 

264	Puu vili pani Aadamat uskuma, et ta teab ise kõige paremini, olles tark iseenese silmis, mitte 
vajades enam Jumalat suuna ja moraalsete piiride seadjana. Kui inimene peab oma tarkust 
ülimaks ja tegutseb selle järgi, toob see vältimatult kaasa tagajärjed – nii tema enda kui ka 
tema järglaste elus. Peagi tõusis Aadama poeg Kain oma venna Aabeli vastu ja tappis ta.

4.7. Pauluse mõtisklused inimesest: Aadam mässu ja meelerahu vahel



150

ära (1Kr 1:18–25). Sageli varjutab väidetavalt tarkade inimeste püüdlus moraalse 
autonoomia järele vaimse nägemise selgust. Me ei peaks süüdistama Aadamat kõige 
toimuva pärast, sest me ise süüdistame Jumalat iga päev ja tekitame pidevalt uusi 
läbikukkumisi. Nii tõestamegi, et Paulusel oli õigus!

d) Sõja ja rahu kujundid

Esmapilgul näib, et Vana Testamendi Jumal on Iisraeli eest võitlev sõjamees. See on 
tõsi. Samas on Iisraeli Jumal ka see, kes toob rahu ja heaolu, kui on nii otsustanud. 
Heebrea sõna šalom tähendab sõna otseses mõttes terviklikkust, turvalisust ja hea-
olu. Kreeka εἰρήνη viitas algselt eelkõige aga poliitilisele rahule.

Paulus lähtub tõsiasjast, et Jumal on ka rahu Jumal, kes pühitseb oma rahvast ja 
viibib nende keskel (1Ts 5:23; Fl 4:9). Sõja isand on sama, kes rahu isand – kõik on 
Jumala kätes. Rahu Issand on rahu andja (2Ts 3:16). Siiski teeb Paulus ühe silma-
torkavalt ainulaadse prohvetliku kuulutuse: Aga rahu Jumal purustab peagi saatana 
teie jalge alla (Rm 16:20). Viitega saatanale kasutab Paulus traditsioonilist apoka-
lüptilist keelt kurjuse hävitamise kohta. Siin tulevad esile kaks olulist aspekti.

Esiteks, siin võib käsitleda rahu eshatoloogilise mõistena, mitte ainult sotsiaal-
poliitilise nähtusena – vastandus, mis on Pauluse mõtlemises tavaliselt võõras (Klas-
sen 1992: 210). Siiski ilmneb siin ka üks uus aspekt: Rooma kirjas, eriti 16:17–19 
kirjeldatud moraal on vahend, mille kaudu saatan purustatakse. Paulus julgustab 
16:19 oma vendi ja õdesid olema targad headuses. See tarkus on nüüd Jumala tar-
kus – Paulus võib loota, et kirja lõpus saavad tema lugejad sellest aru.

Teiseks, Pauluse kirjades esineb sõjanduslikke kujundeid ka positiivses tähendu-
ses. Ta kutsub tessalooniklasi üles rõivastuma armastuse kaitserüüsse ning kandma 
päästelootuse kiivrit (1Ts 5:8). Teises kirjas korintlastele rõhutab ta, et meie võitluse 
relvad ei ole ju lihalikud, vaid need on Jumalas vägevad kindluste mahalõhkumiseks. 
Me kummutame targutused ja purustame iga kõrkuse, mis tõstab end jumalatunne-
tuse vastu (2Kr 10:4–5). Selline vaimne võitlus on vastandiks Aadama autonoo-
mia pürgimusele, mis viis nii vaimse kui ka ainelise läbikukkumiseni. Need näited 
ilmestavad Pauluse ἀγών-motiivi265 kasutamist – see on tema uuendatud mõtteviisi 
väljendus võitluses Kristuse nimel, milles ta tegutseb Kristuse sõdurina.

265	Sellest sõnast pärineb ka agoonia kui hirm ja surmahirm.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



1514.7. Pauluse mõtisklused inimesest: Aadam mässu ja meelerahu vahel

e) Jumal, Vaim ja muudetud Aadam

Kui vahel väidetakse, et klassikalises kreeka keeles kandis εἰρήνη mõneti passiivse 
või ajutise seisundi varjundit, siis sai sellest Uues Testamendis Septuaginta vahendu-
sel Vana Testamendi םוֹלָׁש täielik vaste (Foulkes 1996: 891). Kui see vastab tõele, on 
tegemist huvitava suundumusega, mida võib isegi arenguks nimetada. Selle rõhu-
asetuse muutuse tulemusel on εἰρήνη peaaegu alati seotud vaimse tähendusega, 
millel on ka moraalne kaal ja mille tähenduse ulatus ilmneb seosest selliste võtme-
sõnadega nagu arm, elu ja õigus (Rm 1:7; 8:6; 14:17).

Paulus ja tema koolkona liikmed räägivad ka Jumala rahust ja Kristuse rahust 
(Fl 4:7; Kl 3:15). Siin avanevad kolm aspekti, mis liiguvad välisest maailmast ini-
mese sisemisse olemusse:

(1) Jumala rahu ületab kogu inimliku arusaamise;
(2) Jumal hoiab inimeste südameid ja mõtteid Jeesuses Kristuses;
(3) Paulus soovib, et Kristuse rahu valitseks usklike südames.

Paulus kirjeldab rahu kui lunastatud Aadama ja Jumala suhte põhiolemust: Et me 
nüüd oleme saanud õigeks usust, siis on meil rahu Jumalaga meie Issanda Jeesuse Kris-
tuse läbi (Rm 5:1).

Usk eeldab religioosset kuulekust, mitte inimese püüdu moraalse autonoomia 
poole. Võõrandumine on hiilinud inimkonna suhtesse Loojaga – see puudutab 
kõiki ega ole inimlike vahenditega ületatav. Ainult Jumala halastustegu teeb rahu 
temaga võimalikuks. Kui see rahu on saavutatud, avaneb uus suhe ja uus elu. Need, 
kes elavad Vaimust juhituna, näevad maailma vaimse pilguga – see ongi elu ja rahu 
(Rm 8:6).

Olles oma mõtteviisi sellele alusele rajanud, juhatab see avastus ka Pauluse krist-
lastest lugejad uuele arusaamisele: rahu on Vaimu vilja kolmas omadus (Gl 5:22) 
ning Rooma kirja järgi (Rm 14:17) koosneb Jumala riik õigusest ja rahust ja rõõmust 
Pühas Vaimus. Vaimu and on usklikke eristav tunnus.266

Arvestades konteksti, mis räägib meelest, võib Paulus pidada rahu üheks osaks 
ka sisemist rahu ja meelerahu (Keener 2016: 140). Niiöelda „vaimuga seotud mee-
leseisund“ viitab õigemeelsele eluhoiakule, kus Jumala kohalolu Vaimu kaudu on 
määrava tähtsusega. See meeleseisund hõlmab elu ja rahu, mis võib osaliselt tähen-
dada ka meelerahu (Keener 2016:141).

266	Paulus on veendunud, et Jesaja 26:3 järgi on usaldav süda rahus ning ta tsiteerib sageli Jesajat, 
et kirjeldada uuendatud, Kristusele sarnanevat meelt (1Kr 2:16; Fl 2:5–11).



152

f ) Mida tähendab rahu igapäevaelus?  
Missugused on rahu rajamise võimalused?

Eelnevast tulenev käsk pidada rahu kõigi inimestega esineb Pauluse kirjades kolm 
korda: Rooma kirjas kutsub ta lugejaid üles elama rahus kõigi inimestega (12:18) 
ning 1. Tessaloonika ja 2. Korintose kirjas rõhutab usklike ühtsust (1Ts 5:12; 
2Kr 13:11). Need käsud, millele ei leidu paralleele kreeka ja rooma kirjanduses, on
sama kaaluga kui manitsus taotleda seda, mis rahu soodustab (Rm 14:19). Näib, 
et varakristlikes kogukondades oli rahul väga kõrge väärtus. „Kas see harmoonilise 
elu rõhutamine kogukonnas ja väljaspool seda võis olla saadud Jeesuse pärimusest?“ 
(Klassen 1992: 210).

Pauluse kui apostli mõju avaldub Efesose kirjas. Selle autor, kes iganes ta ka 
poleks, kinnitab, et Kristus ise on meie rahu (Ef 2:14). Selle uskumuse poliitiline 
ja ideoloogiline tähendus on seda olulisem, et Ef 2:17 kohaselt kuulutas Kristus ise 
rahu evangeeliumi (εὐηγγελίσατο εἰρήνην). Veelgi enam, Ef 6:15 järgi kutsutakse 
Jumala täieliku sõjavarustusega varustatud kuulutajaid üles levitama rahu evangee-
liumi. Näib, et sõja ja rahu järjestus on nüüd vastupidine: rahu Jumalaga varustab 
nii juudikristlasi kui ka paganakristlasi õige vaimuliku relvastusega.

Laiemas plaanis võib teha kaks järeldust: esiteks näitab Efesose kirja kirjanduslik 
kontekst, et juute ja kreeklasi ei lahuta enam kultuurilised ega religioossed erine-
vused; teiseks käsitleb autor kriitiliselt tollast keisrikultust, mis ülistas keisri panust 
rahu saavutamisse. Ainus rahu tooja ja rahu ise on Jeesus, mitte keiser. Seal, kus on 
kaalul evangeelium ja rahu, kutsub Paulus usukogukondi loobuma pimedast kuule-
kusest keisrile ning suunama oma teadliku pühendumise Kristusele.

Paulus on juba varem hoiatanud inimeste eest, kes lubavad „rahu ja kindlat ole-
kut“ (1Ts 5:3). Nüüd läheb Efesose kirja autor veelgi kaugemale ja kutsub kristlikku 
kogukonda saama ise rahu kandjateks: Teie jalgades olgu valmidus minna kuulutama 
rõõmusõnumit rahust (Ef 6:15). Sõduri trampiv saabas on muundunud hea sõnumi 
kandjaks, mis kuulutab rahu saabumist (Klassen 1992: 211). Efesose kirjas esitatud 
mõtted pakuvad lugejale praktilise viisi, kuidas mõista ja rakendada Pauluse rahu-
ideoloogiat, mille järgi neil, kes on usust õigeks saanud, on rahu Jumalaga (Rm 5:1). 
See on aluseks kõigele järgnevale. Õigeksmõistmine ja rahu Jumalaga on võima-
likud meie Issanda Jeesuse Kristuse kaudu. Just tema läbi oleme saanud ligipääsu 
armule, milles me seisame ja mida kiidame lootuses saada osa Jumala kirkusest.

Mis on siis oluline? Mõtteviis on oluline ja see maksab. See on hoiaku küsimus. 
Hoiak on see, mis loeb.267

Selleks, et nii elada, julgustatakse usklikke mitte muganduma selle maailmaga, 
267	Attitude matters.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



153

vaid muutuma meele uuendamise teel, et nad suudaksid ära tunda, mis on Jumala 
tahtmine (Rm 12:2). Jumala poolt uuendatud meel on paremini suuteline mõistma 
Jumala tahet – võime, mille esimene Aadam kaotas. Paulus selgitab seda rõõmu-
sõnumit metafooriga: kui keegi on Kristuses, siis ta on uus loodu (2Kr 5:17).

g) Kokkuvõtvalt

Vana ja Uue Testamendi rahukäsitused ning sõjaga seotud arusaamad on läbi sajan-
dite muutunud ja arenenud erinevalt. Jeesus ja Paulus ei kogenud oma eluajal otse-
selt sõjaõudusi. Jeesus ennustas sõdu, Paulus neist ei kirjutanud. Varakristlik kogu-
kond elas üle juudi sõja, kuid isegi Luukas ei kajasta seda oma kirjutistes. Siiski 
on mõlema Testamendi keskne teema rahu ja lepitussuhe Jumalaga. Enne Kristust 
sõltus see suhe ohvrisüsteemist, kuni Jeesus Kristus tõi rahu oma lunastava surma 
kaudu (Porter 2000: 683). Pärast seda on usus elav inimene – kristlane – paremini 
varustatud kuuletuma Jumala tahtele ja saama rahutegijaks.

Ilmutus andis inimkonnale esimese Aadama kaudu teadmise Jumalast (Rm 1:18–
32), aga inimesed lükkasid selle tagasi, saades seeläbi mässajateks Jumala vastu. Ei 
ole ime, et nende meeled tumenesid ja nad ei suutnud oma elu rahus elada. Muude-
tud, usus elavatel inimestel on lootust eristada head ja kurja. Selle kingituse kaudu 
avaneb neil taas võimalus oma elu õiglasemaks ja stabiilsemaks korraldamiseks.

Pastoraalkirjad jagavad Pauluse koolkonna nõuandeid selle kohta, kuidas elada 
maailmas, kus kristlased ei suuda küll kõiki olusid muuta, kuid kus nad on ometi 
suutelised ja peavad tegema head. Autor tuletab meelde, et palvetataks kõigi, ka 
kuningate ja kõigi ülemuste eest, et me võiksime elada vaikset ja rahulikku elu kõiges 
jumalakartuses ja väärikuses (1Tm 2:2). Sellest uuendatud Aadama rahust saab krist-
laste ja kogu planeedi Maa elanike lootus.

4.8. Pastoraalkirjade koht algkristluses: vaade kasvava kogukonna 
kujunemisprotsessile. Harjutusvahend grupitööks

Selle korralduse eesmärk on armastus puhtast südamest ja heast südametunnistusest ja 
siirast usust. (1Tm 1:5)

Pauluse tegevus Jeesuses ilmutatud evangeeliumi kuulutajana vältas neljaküm-
nendatest aastatest kuni märtsrisurmani. Tema seitse kindlalt autentset kirja valmi-
sid aastate 50 ja 58 vahel samaaegselt misjonireisidega ja õpetustegevusega. Paljud 
hilisemad Uue Testamendi kirjad tunnistavad Pauluse mõjust, nende seas Kolossa, 
Efesose ja 2. Tessaloonika kiri.

Erilistena paistavad silma kolm karjasekirja ehk pastoraalkirja. Neis muutusid 
harvemaks õpetuslikud arutlused uue usu mõistete osas, ent kasvas pastoraalne ja 

4.8. Pastoraalkirjade koht algkristluses: vaade kasvava kogukonna kujunemisprotsessile. 



154

hingehoidlik hoolitsus koguduste töötegijate ja liikmete eest. Käesolevat alapea-
tükki saab kasutada kogudustes piiblikoolituse skeemina ja misjonimõtte harjuta-
mise materjalina probleemõppe vormis. Algkristliku ajastu piirjoonte ettekujutami-
seks on veelkord esitatud tähtsamad sündmused, mida markeerivad aastaarvud on 
ligikaudsed.

a) Algkristluse ajalisi piirjooni

0 – Jeesuse sündimise kokkuleppeline ajapunkt. Reaalne sündimine toimus umbes 
6 „eKr“.

27–30 – Jeesus-sündmus Naatsareti Jeesuse avaliku tegevuse tähenduses. Jeesus kut-
sub „need kaksteist“ ja tema ümber koguneb suurem hulk õpilasi, poolehoidjaid, 
huvilisi, tervenenuid ja abi saanuid. 

30 – Jeesuse ristisurm, matmine ja ülesäratamine surnuist. Jeesuse ilmumiskogemu-
sed jüngritele ning arvukamale järgijate hulgale.

Nelipühasündmus, Jeesus Naatsaretlase järgijad kogunevad Jeruusalemmas, Jeesus-
rahva põhjal kujuneb sellest laiendatud uus kogukond.

33 – Saulus kogeb Jeesuse ilmutust, mis toob kaasa pöörde tema elus. Järgnevad 
vaiksed aastad, mille kohta lähemad andmed puuduvad.

42 – Jaakobuse, Sebedeuse poja hukkamine Heroodes Agrippa I poolt (Ap 12:2).

46 – Apostlite nõupidamine Jeruusalemmas ehk esimene sinod või „kontsiil”.268 
Teistest rahvastest pärinevate inimeste liitumise tõttu algkristlike kogukondadega 
kerkivad lahendamist vajavad käitumise ja kooselu küsimused, mis on osa identi-
teedi temaatikast. Kogudused vajavad selgitust usuelu ja usupraktika kohta Vahe-
mere-ruumis laiemalt. Sauluse/Pauluse kuultustöö algus. 

50– 60 – Pauluse tegevus jätkub, tema 7 kirja kujundavad tunnistuse Jeesusest ehk 
esimese kirjaliku keerügma. Nendes kirjades on palju õpetuslikku Vana Testamendi 
tõlgenduste alusel ning uudete vaadete kujundamist. Kirjad esitavad evangeeliumi 
Jeesusest, mis on ülem kõikidest keisrite kohta kirjutatud headest sõnumitest. Kogu-
dustes toimib prohvetlik vaim. Rooma kiri viis „Pauluse evangeeliumi” impeeriumi 
pealinna. 

62–65 – Jaakobuse, Jeesuse venna hukkamine. Pauluse ja Peetruse märtrisurm Roo-
mas keiser Nero valitsusajal. Algkristluse kolme suure isiku eluaeg ja selle lõpp mar-
keeris ka esimese algkristlaste põlvkonna ajastut.

268	Eksegeetide oletused Jeruusalemma nõupidamise toimumise aja kohta jäävad äärmiste hin-
nangute kohaselt vahemikku 43–48/49 peale Kristust.

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



155

66–70(73) – Juudi sõda. Jeruusalemma vallutamine roomlaste poolt Tituse juhti-
misel 70 pKr ja teise templi häving. Qumrani rüüstamine, peidetud kirjarullid säi-
litavad palju teise templi aegset kirjandust. Roomlased vallutavad Masada kindluse 
73 pKr.

70–100 – Jeruusalemm on roomlaste poolt vallutatud, tempel purustatud, ohvri-
teenistus lõppenud. Saduseride mõju kaob, variseride mõju säilib ning juutlus hak-
kab end uutele oludele kohaldama. Sellel ajal elab ja tegutseb algkristlaste teine 
põlvkond. Pannakse kirja evangeeliumid, üles kerkivad uued küsimused, koosta-
takse karjasekirjad 1Tm ja 2Tm ja Tt. Kogudustes hakkavad kujunema ülevaataja, 
presbüteri ja diakoni ametid. Valmivad ülejäänud Uue Testamendi kirjutised. Taju-
tav on traditsioonile ja kujunenud õpetusele viitamine, mille kaudu kõnetatakse 
algkristlaste teist põlvkonda.

100–120 – Algseid apostleid ei ole, sünnib kristlaste kolmas põlvkond. Lõpliku 
kuju on saanud johanneslik kirjandus. Lisanduvad apostlike isade kirjutised, nagu 
„Didahhee“, Antiookia Ignatiose kirjad jt. Kogudustes hakkab nähtavaks saama 
ametite hierarhia.

b) Pastoraalkirjad kui kirjanduslikud dokumendid. Kirjade sisu ja suunised

1. Timoteose kiri. Kirja autor meenutab autobiograafilisel viisil ennast viitega oma 
jumalavastasele tegevusele (1:12–16). Autor õhutab Timoteost, kes on kirja saatja 
tõeline poeg usus (1:2) ja kelle ametisse asumine on seotud heade ennustustega (1:18j). 
* Ülesanne ja arutlusteema: Kes ja kuidas segavad tööd koguduses?

Eksiõpetajad muuseas rõhutavad ka müütilisi genealoogiaid (1Tm 1:4), mis on 
ilmselt seotud kalduvusega tühjade kõnede pidamisele (1:6). Eksiõpetajad on ohus-
tatud kurjade vaimude õpetuste poolt, nad on pingutatult asketistlike kalduvustega 
(4:1–5) ja samas maiad vaidlema (6:3–6).* Ülesanne ja arutlusteema: Mis aitab 
koguduse terviklikkust ja tervist hoida?

Muuhulgas on abiks koguduse enda elus valitsev kord! Kuidas seda rakendatakse? 
Palved on vahend õigel teel püsimiseks, neid on kirjeldatud anumistena, eestpalve-
tena, tänupalvetena. Eesmärk on tõe taipamine ja pääsemine (1Tm 2:1–4). *Kellel 
on siin vastutus ja kuidas seda teostatakse? Missugune on pastoripeegel – karjasepilt?

Koguduses on algkristluses varem mitte mainitud ameteid. Esmalt episkopē (üle-
vaataja amet), kelle puhul on olulised tema omadused ja perekond (3:1–5), tema 
ametisse saamine vajab aega (3:6) ja kogukonna/ühiskonna sotsiaalne reputatsioon 
(3:7). Aga ka diakonoi, kellele samuti kuulub lugupidamine koguduses (3:8–13).
Nimetatud on leskede amet ja nõuded neile (5:3–16) ning presbüterite töö 
(5:17–19).

4.8. Pastoraalkirjade koht algkristluses: vaade kasvava kogukonna kujunemisprotsessile. 



156

Tiituse kiri sarnaneb 1Tm kirjale. Ka Tiitus on noorema vaimuliku kaastööli-
sena Timoteosega sarnanevas poja asendis (Tt 1:4). Eksiõpetajate enamik näib ole-
vat juudid (Tt 1:10), kes väidavad, et nad tunnevad Jumalat, kuid kelle südametun-
nistust on iseloomustatud rüvedana. Oht on see, et nad pööravad ära terveid peresid 
(1:10–16). Hereetikust soovitatakse hoopis ise ära pöörduda (3:10), seega viida-
takse juba tuvastatava hereesia olemasolule. Hereesia kohta kasutatav termin Pau-
luse kindlalt autentsetes kirjades puudub. *Missuguseid juhtnööre me endale leiame?

Piiskoppi on siin iseloomustatud kui Jumala majapidajat (1:7–9). Aga tähtis 
ei ole mitte tema üksi. Terve koguduse vastutus ja ühine loodetav edu avalduvad 
koguduse liikmete karakteris. Koguduse elu juhtnöörid tulenevad otseselt tervest/
tervislikust õpetusest. *Analüüsi Tt 2:1–10 struktuuri. Pööra tähelepanu 2:7j tihedale 
terminoloogiale ja sõnumile. Missuguses funktsioonis on siin head teod? Missugune võiks 
olla siin esile toodav õpetus?

2. Timoteose kiri. Kirja kirjutaja viitab esmalt iseendale kui kellelegi, kes Juma-
lat oma esivanemate viisil puhta südametunnistusega teenib (2Tm 1:1–3). Kirja 
saaja Timoteos on armas poeg, kellel on siiras usk, mis elas tema emas Eunikes ja ka 
tema vanaemas Loises (1:3–5). Ilmselt on siinkohal eeldatud samasugust usku, nagu 
on kirja kirjutajal endal.

Kirja saaja on kohustatud meenutama ja taas süütama seda kharismat, mille ta sai 
ametisse saades käte pealepanemise kaudu (1:6) ja mille tõttu sai teda panna vastu-
tajaks Jumala kalli vara – koguduse üle (1:12–14). *Missugune ülesanne ja võimekus 
seisavad 2Tm kohaselt koguduse juhataja töö keskmes?

Selgelt märgatav rõhk on õpetuse järgimisel ja õpetamisel. Õpetuse hindamise 
kriteeriumid on selle terviklikkus, Pauluselt kuuldud sõnad ja kõik armastusega 
edastatu (2Tm 1:13–14). Seda ülesannet saab täita üksnes Püha Vaimu abil. Tun-
nistajate abil kontrollitud õpetus tuleb anda edasi ja taas edasi ning seda mitmete 
inimeste kaudu. 2Tm 2:1–2 on esimene koguduse kui kooli mudel. Suur kaal on 
õpetaja eeskujulikul iseloomul ja karakteril, mis eeldavad sarnasust sõduriga (2:3jj). 
*Missugust karakterikujundust me vajame?

Eksiõpetajate kordasaadetavad teod on taas päevakorras. Kogudusesisesed tülid 
võivad viia valeõpetuste tekkimisele: ärgu peetagu sõnasõda ega räägitagu tühje 
jutte (2Tm 2:14jj). Nähtavasti ilmnes ülestõusmisusu spiritualiseerimist. Võrrelgem 
2Tm 2:17j ning Pauluse vaateid 1Kr 15 põhjal. Valeõpetajate eest hoiatav pikk 
pahede kataloog (2Tm 3 ja 4) viitab ühtaegu nii vaimse segaduse ulatusele olevikus 
kui ka ajas ettepoole, mil pahed valdavaks ohuks võivad saada (3:1).

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



157

c) Kirjade adressaadid ja aegruum

Kahe kirja adressaadiks nimetatakse Ap 16 alusel tuntud Timoteost, kelle isa olnud 
pagan, ema aga juudikristlane. Pauluse ehtsate kirjade algustervituses on Timoteost 
sageli kaasautorina nimetatud, ta on saatnud Paulust misjonireisidel, sealhulgas kor-
janduse toomisel vaesunud Jeruusalemma algkogudusele. Tiituse tõi Paulus Gl 2:1 
andmetel koos Barnabaga Jeruusalemma. Paulus ei lõiganud Tiitust ümber. Tt kirja 
viitele, et Tiitus jäetud Kreetale koguduste elu korraldama, ei leidu mujalt Uuest 
Testamendist võrdlusmaterjali, mistõttu seda tõika ei ole võimalik täpsemalt kom-
menteerida.

Apostlite tegude raamatu ja Pauluse autentsete kirjade taustal on pastoraal-
kirjades esitatud sündmustikku raske paigutada Pauluse tegevuse aastatesse. Seda 
on muidugi püütud teha ja arutlusi ka jätkatakse. Pauluse tegevusest Kreetal ei ole 
meil otseseid andmeid. Kirjade adressaadid on igal juhul olnud Paulusele lähedased 
isikud, seda pidi olema ka kirjade meile teadmata autor.

Pauluse kuulutusest tugevasti mõjutatud ringkonna keskuseks kujunes Väike-
Aasia, eriti Efesos. Ka 2Tm 4:9jj ning Tt 1:5 pakutud geograafiaga sobib kokku või-
malus, et karjasekirjade sünnikoht on Väike-Aasia. Luukast ja Markust nimetatakse 
2Tm 4:11, samas näib Apostlite tegude raamatu mõttehorisont pastoraalkirjade kir-
jutajatele veel tundmatu või pisut võõras olevat. Seetõttu ei saa kirjade teket Pauluse 
eluajast väga kaugele nihutada. Kirjade sünniajaks on oletatud seitsmekümnendaid 
või kaheksakümnendaid aastaid.

d) Teoloogilisi kaalutlusi

Keeleliste tähelepanekute osas on märgitud, et keel väljendab seda, mida mõel-
dakse ja kuidas mõeldakse. Keelelise väljenduse põhivahendid on leksika, süntaks 
ja stiil. Nimetame mõningaid Paulusele olulisi sõnu või kombineeritud mõisteid, 
mis pastoraalkirjades puuduvad: δικαιοσύνη θεοῦ = Jumala õigus; ἔργα νόμου = 
Seaduse teod; σῶμα = ihu; ἐλευθερόω = vabaks tegema.

Mõningaid uusi sõnu pastoraalkirjades, mida Paulusel ei esinenud või mis esine-
sid ülivähe: σώφρων = mõistlik, arukas; σωφροσύνη = mõõdukus, enesekontroll, 
arukus; παραθήκη = (kellelegi) usaldatu, usaldatud vara või väärtus (1Tm 6:20; 
2Tm 1:12,14); διδασκαλία = õpetus, see sõna esineb pastoraalkirjades 15 korda, 
kindlalt autentsetes Pauluse kirjades 2 korda (Rm 12:7 seoses armuandidega, mis 
kellelegi on antud, ja Rm 15:4).269

269	Pauluse ehtsates kirjades jääb keskmine sõnapikkus alla 5 tähe, karjasekirjades on see 5,26 ja 
5,66 vahel. Sõnade kasutusest nähtub otseselt probleemide erinevus võrreldes Pauluse kirja-
dega (leia need!). Probleemid aga annavad ette sõnade valiku. Enim käsitletavad probleemid 
peavad olema seotud ajahetkel oluliste teemadega ja seega ka muudatustega ajas.

4.8. Pastoraalkirjade koht algkristluses: vaade kasvava kogukonna kujunemisprotsessile. 



158

e) Õpetuslikud momendid ja küsimused: Mida kaalukat silma hakkab?

Kirjades kujutatud vastased ei esinda Seaduse täitmisest õigeks saamise või ümber-
lõikamise probleemi. Mida nad esindavad, see selgub 1Tm 1:7, 4:3, 6:20; Tt 1:14; 
2Tm 4:3 jm. Usk on nüüd midagi endast vanemate inimeste kaudu pärimuse läbi 
saadut ning seda tuleb hoida puhtana. Usk on üks voorustest (1Tm 4:12), mida 
peaks seadma eeskujuks. Oluline on püsimine õpetuses, sesk usk eeldab juba õiget 
ja tervet õpetust (hygiainousa didaskalia) – 2Tm 3:10–17; 2Tm 4:3. Jumalakartust 
on võimalik ka harjutada. Distsipliini tähendus karakterikujunemisel (1Tm 4:7j). 
Samas on kujunenud olukord, kus jumalakartlikult elavaid inimesi kiusatakse taga 
(2Tm 3:1; 3:12).

Päevakohane on paiksete koguduste korraldamine nõnda, et vaimulikeks juh-
tideks valitud inimesed oleksid lugupeetud ka mittekristlaste hulgas (vt 1Tm 3:7). 
Armuand (kharisma) ja amet on teineteisega seotud ordinatsiooni kaudu. Väärituid 
inimesi on ohtlik ordineerida, seega on see lubamatu (1Tm 5:22). Algkristlikud 
usutunnistused (1Tm 2:5) ja hümnid (1Tm 3:16) või nende tsitaadid esitatakse ilma 
sissejuhatuse ja selgitusteta. Seetõttu võib arvata, et neid peetakse juba tuntuteks.

Ülesanded ja arutlusteemad: Missugused on tähtsamad probleemid meie kogudu-
ses? Kas need on reaalsed probleemid või näilised? Kas neil on side kogu ühiskonnaga? 
Kas probleemid on kohalikud või kunstlikult imporditud ning üles puhutud? Kas prob-
leemid hoopis kajastavad kellegi kolmanda huve? Mis on põhjused, kas need kasvavad 
välja kogudusest või tulenevad väljast? Mis jääb seejuures kahe silma vahele? Missugused 
on selles olukorras meie valikud? Mis on meie jaoks eesmärkide seade keskmes? Missugu-
sel kohal on meie tegevustes misjon? Mis võimalused meil on, missugused vahendid meil 
on, missugused on meie karakteri omadused, missugused on rakenduslikud sammud?

APOSTEL PAULUS JA TEMA MÕJU. JEESUS-RAHVA SÜNDIMINE RAHVASTE SEAS



Kohandumine juudi sõja järgse ajaga. 
Apostlite tegude raamat

Ja kui siis keegi ütleb teile: „Ennäe, Kristus on siin! Ennäe, seal!“, 
ärge uskuge … (Mk 13:21)

5

Juutkonnale tähendas rahvusliku pealinna rüüstamine ja templi kaotamine Paabeli 
eksiiliaega meenutavat olukorda. See nõudis ajaloo, usu sisu ja selle praktiseerimise 
uut ümbermõtestamist. Kristlaste olukord oli teine. Neil ei olnud templiga võr-
reldavat keskust, millest sõltuks suur osa usu praktikast. Misjoni tulemusena oli 
sündinud noori kogudusi Vahemere idaosas ja põhjakaldal. Siiski olid aastail 54–68 
valitsenud keiser Nero aegsed tagakiusamised saanud teatavaks ning vajasid mõtes-
tamist.

5.1. Juudid ja Jeesus-rahvas uues olukorras

Juutide misjoni monoteism oli jõudnud haritumate paganate seas mõnetist huvi 
äratada ning selles hoovuses oli algkristlik misjon esialgu mõistetav. Kuni kristlust 
nähti juutluse haruna ja paganatele ei kohaldatud spetsiifilisi juutlikke nõudeid, 
võisid kogudustega liitunud paganad tunda end tunnustatuna ja armastatuna. Jee-
suse vahemehe kuju tõi antiigi usundeis kaugusesse taandunud jumaluse inimesele 
taas lähemale. Kui kogudused paistsid silma kõrgema eetikaga, soodustas see poole-
hoiu sündi ja osalemise lävi muutus muulastele madalamaks.

Kuni riigivõim ei tajunud, et kristlaste grupid ei kuulu juutkonda ega moodusta 
uut juutlusesisest gruppi, olid kristlased ka juutkonnale omistatud sallivuse kaitse 
all. Kui kristlasi enam juutluse haruks ei peetud, ei kehtinud neile ka enam juutide 
eriluba mitte osaleda keiserlike sümbolite religioosses kummardamises. Aja jook-
sul muutus olukord tõrjuvamaks ja kristlust hakati süüdistama inimvaenulikkuses, 
riigivaenulikkuses, jumalatuses, ebausus, rituaalmõrvadega seostatavas kultuslikus 
ebamoraalsuses ning majanduslikus kahjurluses (Fischer 1996: 181–182). Kui 



160

keiser Nero aegsete tagakiusamiste käigus hukati aastal 64 pKr nii Paulus kui 
Peetrus, kaotas noor kristlus viimased kaks tuntud autoriteetset juhti.270

a) Juutkonna ja kristlaskonna eri teedele suundumine

Juutidest Jeesusesse uskujad ehk algne Jeesus-rahvas ehk juudikristlased sattu-
sid pärast juudi sõda ebamugavasse olukorda. Variserliku juutluse jaoks said neist 
usutaganejad, kasvavale paganakristlusele usuga mitte päriselt kaasa tulijad. Seda 
perioodi nimetatakse vahel kristlaste lahkulöömiseks juutlusest. Olukord oli mitte 
üksnes keerulisem, vaid ka nukram. Kui sajandi lõpu lähenedes sai ristiusust peami-
selt teiste rahvaste kristlus, siis jäid kaks juudi rahva gruppi sellest arengust kõrvale 
– esmalt juutkond271 ja sammhaaval ka juudikristlus ehk messialased.

Esimesel sajandil sõnastati Pauluse mõjul ning Rm 9–11 kujundite alusel meie-
vormis püüdlus selgitada juutide ja paganate „partnerlust“ just ühes koguduses. 
Jeesus-rahva tulevikule võinuks anda teistsuguse tõuke ning muuta ajaloo kulgu 
Ef 2:11–22 mõtte järgimine: Kristus on meie rahu, kes on oma ihu kaudu lõhku-
nud vaenu juutide ja rahvaste vahel, tema on loonud need kaks „rahvast“ üheks-
ainsaks uueks inimeseks, tehes rahu ning lepitades mõlemad Jumalaga. Nüüd saavad 
ka teised rahvad olla Jumala kodakondsed,272 ehitatud hooneks apostlite ja prohvetite 
alusele, mille nurgakiviks on Kristus Jeesus ise. Tema, kelles kogu hoone kokkuliidetuna 
kasvab pühaks templiks Issandas ja kelles teidki üheskoos ehitatakse Jumala eluasemeks 
Vaimus (Ef 2:20–22).

Kahjuks nii ei läinud, ajalugu ei kulgenud selle eklesioloogia kohaselt, mis või-
nuks ennetada sajanditepikkust juudivaenu Euroopa ajaloos, nii et poleks vaja olnud 
20. sajandi teise poole lepituskonverentse kiriku ja juutide vahel. See ette sõnastatud 
mõtteviis ei kandunud edasi teise sajandisse ja järnevasse aega.

270	Jaakobus, Sebedeuse poeg oli surmatud aastal 42 pKr ja Jaakobus Õiglane, Jeesuse vend 
umbes aastail 62–65 pKr.

271	Juutkond tähistab siinkohal juudi rahvast oma usuga, kommetega ja sotsiaalse elukorraldu-
sega. Seoses Jamnia sinodiga algas oma usku, Pühakirja koosseisu ja tõlgendust ning identi-
teeti taas täpsustav ajajärk. See oli variserliku mõtteviisi järgi järsult muutunud maailmaga 
kohaneda püüdev teoloogiline ettevõtmine. Alates teisest sajandist kirjeldatakse seda juutlust 
kui rabiinlikku juutlust. Sobivam on nimetada seda aega judaismi sünniks.

272	Jumala kodakondsuse õiguse algse tähenduse juures on ilmselt viidatud Ef 2:11–12 sõnas-
tuses Iisraelile. Iisraeli rahvast ja algkristlasi ühendavale vaimsele jõule viitab prohvetite ja 
apostlite aluse esiletoomine. Mõlema ühine nurgakivi on Naatsareti Jeesus, kes on juutide 
Messias ja kreeklaste Kristus. See on pilt loodetava Jeesus-rahva tulevikust ajaloos. 

KOHANDUMINE JUUDI SÕJA JÄRGSE AJAGA. APOSTLITE TEGUDE RAAMAT



161

Ajaloo kulgu võib kirjeldada lahknemisena,273 kus oli kaks peamist osapoolt. 
Ei toimunud ühtegi selgelt sõnastatud ja jälgitavat juutlusest lahkulöömise otsust. 
Pigem tuleks rääkida väiksemate eralduseni viivate sündmuste tulemusena toimu-
nud lahku liikumisest (Bird 2008: 154–158). Lahknemine toimus rööpselt ühelt 
poolt kristlaskonna kaugenemisena juutkonnast, teiselt poolt juutkonna kaugene-
misena kristlaskonnast. Paratamatu tulemus oli juudikristlaste ehk messialaste jää-
mine nende kahe osaduskonna vahele.

Juutkonna elu. Teise templi hävimise järel algas Gamaliel II juhtimisel uus ene-
seleidmise protsess. Selle algust seostatakse sageli nn Jamnia nõupidamise või sino-
diga esimese sajandi lõpul. Küsimus, mis on õige ja puhta usu jaoks oluline, pidi 
kaasa tooma eraldumise nendest juutidest, kes nägid Jeesust Messiana ning olid 
valmis kaasama koguduse osadusse Toora kõiki nõudeid mitte järgivaid muulasi. 
Seetõttu peegeldavad Johannese evangeeliumi viited Jeesusesse uskujate sünagoogist 
väljaheitmisele evangeeliumi kirjutamise kaasaega, mis on jutustuse maailmas tagasi 
viidud Jeesuse aega. Siis niisugust väljaheitmist veel olla ei saanud.274

Heebreakeelse Pühakirja autoriteet tõsteti alates teisest sajandist veel kõrgemale 
ning asuti selle piiride fikseerimisele ehk kanoniseerimisele. Kristlaste kasutatav Sep-
tuaginta jäeti kõrvale ajal, mil kristlikud autorid koostasid viimased kirjutised, mis 
neljandal sajandil Uue Testamendi kaanonina kinnitati. Juutkond tõmbus enese-
kaitsesse. Lõppes teise templi aegne misjonimeelsus, mis lootis, et rahvad tulevad 
su valguse juurde ning kuningad paistuse juurde, mis sinust kumab (Js 60:3). Usu 
puhtuse valvamise kergendamiseks koostati ketserite needmisena tuntuks saanud 
vormel birkat ha minim.275

Messialaste elu. Algkristluse esimesed aastakümned kujutasid endast sünni-
pärasesel ja vaimsel päritolul põhinevat juudikristlust, mille liikmed tajusid end 
Jeesust tunnistavate messialastena nii Galileas kui Jeruusalemmas. Nad käisid koos 
273	Missugused olid lahknemise välised põhjused? Jeruusalemma sinodi järel sai Seaduse-vabast 

paganamisjonist juutlusele võistleja ning sünagoog võis mõelda, et see uus rühmitus lõikab 
juut Pauluse juhtimisel sealt, kus nad ei ole külvanud. Seega on Toora-vaba misjoni tõkesta-
mine enese alalhoiuks vajalik, mis aga äratas kristlastes mõistetavalt vastureaktsiooni. Peale 
juudi sõda muutus väline olukord mõneks ajaks kristlastele soodsamaks, kuna juutide asend 
Rooma riigis nõrgenes. Märke niinimetatud juudivastasusest on Matteuse (Mt 8:12; 21:43; 
27:23–25) ja Johannese evangeeliumis (Jh 8:44). kus leidub ka mõiste „juudid“ kasutamist 
Jumala-vaenuliku/Kristuse-vaenuliku maailma sünonüümina. See kristlastele soodsam asend 
kestis Domitianuse algatatud kristlaste tagakiusamise alguseni.

274	Sünagoogi osadusest väljapoole sattumine (ἀποσυνάγωγος) oli Jeesuse ajal juutidele raske 
taluda, kuna see oli sotsiaalne eraldatus ühiskonnas, kus kogukonna tunnustus ja abi olid 
eluliselt vajalikud. Juudi sõja järgses olustikus ei olnud sellel enam nii tõsist kaalu.

275	Algselt võis vormelil birkat ha minim olla kolmesugune toime: juudi usust loobujate põlusta-
mine, hellenistlikule vaimukultuurile järeleandlike hereetikute äraneedmine ja Rooma oku-
patsioonivõimu äraneedmine (Fischer 1995: 140–142). 

5.1. Juudid ja Jeesus-rahvas uues olukorras



162

majakogudustena ja jätkasid osalemist templiteenistustel. Sellel perioodil koguti 
Jeesuse sõnu ehk logione. Peale Jeruusalemma langemist ja templi hävitamist süve-
nes lõhe sünagoogiga ja sajandi lõpul ei olnud messialastel enam päris kodu ei juut-
luses ega paganakristluses. Jeruusalemma emakoguduse liikmete põgenemisega Ida-
Jordanimaale Pella linna kaovad juudikristliku koguduse jäljed. Paganakristlikud 
kogudused hakkasid esindama Jeesus-rahvast impeeriumi teiste rahvaste seas ning 
paganakristluse elust sai jälgitav ajalugu.

Viiteid juudikristlusele leidub hilisemate sajandite teoloogide töödes, ent nende 
ajalugu ei ole alates teise sajandi algusest enam selgesti jälgitav. Kirikuisade teoste 
viidete ja tsitaatide põhjal on tõenäoline, et juudikristluse rüpes sündis teisel sajan-
dil uut kirjandust. Siinkohal märgime Ebioniidide, Natsareenlaste ja Heebrealaste 
evangeeliume. Nende täpsemat koostamise aega on raske määratleda, ent viimane 
neist võis olla kirjutatud juba teise sajandi esimesel poolel.276

Kristlaskonna elu. Apostel Paulus oli päritolult esimese sajandi juutluse esin-
daja, kelle tekstides leidub märke Kristuse kuulutuse ja tärkava filosoofilise teoloo-
gia kohtumisest. Filosoofia võib Kristuse risti hülgamise korral uhkeldava tarku-
searmastusena rumaluseks saada. Pauluse sõnastatud ristiteoloogia mõjul277 hakati 
filosoofiat nägema sarnaselt müütidega. Pastoraalkirjades ning Peetruse teises kirjas 
nimetatakse neid sageli juutlikeks ja paganlikeks spekulatsioonideks (Vogel 2015: 
36). Müüdid on vastuolus Jumala majapidamisega, terve õpetusega, tõega ja apost-
liku tunnistusega Kristusest (1Tm 1:3–11; 2Tm 4:3–4; 2Pt 1:16). Pastoraalkirjad 
näitavad, et Paulusele järgneval ajal kujunes välja gnostilist mõtteviisi tõrjuv suund, 
mis jätkus Juuda kirjas ja Teises Peetruse kirjas. Viimases leidub peatüki pikkune 
vanasõnaga lõppev värvikas hoiatus eksiõpetajate järgi elamise eest (2Pt 2).

Juur kannab oksa.278 Uuest Testamendist nähtub, et algkristlased väljaspool Iis-
raeli säilitasid palju hajala juutkonna väärtuslikku mõttevara.279 Usulise vaimukul-
tuuri jätkuvust toetas ka geograafia: sünagoogid olid sageli hajali olevate pagana-
kristlike kodukoguduste naabrid. Milles see jätkuvus ilmneb?

(1) Kujutlus Jumala tarkusest ehk Jumala logos’est sillutas teed Jeesuse Kristuse 
kui koguduse Issanda tunnistamise sidumisele monoteismiga. See seos vastab küsi-

276	Wilchelm Schneemelcheri toimetatud kogumikus esitatavad Vielhauer ja Strecker põhjaliku 
ülevaate juudikristlike evangeeliumide žanrist, sisust, keelest ja võimalikust sünniloost (New 
Testament Apocrypha I, 1991: 134–178). Kuna Hegesippos (u 110 – u 180 pKr) nimetab neid 
juudikristlikke evangeeliume, pidid need olema teada enne teise sajandi lõppu. 

277	Hea ülevaate Pauluse selgitusest evangeeliumi, risti, Jumala tarkuse ja tõelise väe kohta 
(1Kr 1:17–25 (31)) leiab Traugott Vogeli esitusest (Vogel 2015: 39–45). 

278	Rm 11:18.
279	Enim puudutavad üle võetud väärtused õpetust Jumalast ning Iisraeli ajaloos juurdunud eeti-

lisi veendumusi.

KOHANDUMINE JUUDI SÕJA JÄRGSE AJAGA. APOSTLITE TEGUDE RAAMAT



163

musele, kuidas juhtus, et algkristlik kristoloogia leidis kiiresti põhjendatud aluse. 
Jeesus-rahvas järeldas, et tal on igal juhul jätkuvus Vana Testamendi usulisusega. 
(2) Apokalüptiline vaade jäi ootusena püsima, kuna tajuti, et elatakse „juba nüüd“ 
ja „veel mitte“ vahepealses olekus. (3) Oodatav Issand on risti löödud ja üles ärata-
tud Jeesus Kristus. (4) Üleminekul I sajandist II sajandisse hakkas kuju võtma ka 
kultuslik ja vagaduslik elu, kus juutide pühad ja palvetamiskombed said uue kuju. 
Veendumus Iisraelist kui Jumala preesterkonnast rahvaste seas kujunes Jeesus-rahva 
veendumuseks endast kui pühast preesterkonnast, kellel on ajalooline missioon 
kogu maailma jaoks. Pauluse tunnistuse mõju, et iga keel peab tunnistama, et Jeesus 
Kristus on Issand (Fl 2:11), kasvas peale Jeruusalemma langemist.

b) Sündmused ja isikud ajaloolises raamistuses

Aastail 62–64 pKr kaotas Jeesus-rahvas kolm juhti: Jaakobuse, Jeesuse venna ning 
Pauluse ja Peetruse. Koos järgnenud juudi sõja koledustega kogesid Jeesuse järgijad 
kümnekonna aasta jooksul suurimat löökide jada pärast Jeesuse ristisurma. Kuidas 
Jeesus-rahvas need kaotused üle elas? Kust leida uued juhid ja kelle seast? Võib näha 
kolme tegurit.

(1) Pärimused Jeesuse sõnadest ja tegudest elasid edasi vestlustes ja kõnedes. Osa 
neist sai kirjaliku kuju ja pandi evangeeliumidena kirja sõjale järgnevail aastaküm-
neil. Evangeeliumid olid antiigi Bios ehk Vita jutustuste vormi280 kohaselt koostatud 
Jeesuse teoloogilised elulood ja selles mõttes Vana Testamendi õndsusloo jätkajad.281 
(2) Pauluse kuulutus oli laiadel aladel elavalt meeles. Uued kogudused olid rajatud, 
kirjad kirjutatud, algas ringlevatest tekstidest koopiate tegemine ning kogumine, 
mille mõju nähtub Uue Testamendi hilisemates kirjades; (3) Luukas oli pannud 
kirja Jeesus-rahva ajaloo ajavahemikus 30–60 pKr koos lootusrikka lõpuga evangee-
liumi kuulutamisest Roomas.282 Sõjajärgsest ajast ta ei kirjutanud, võibolla mõttega, 
et algusaegadel kogetud vägi sütitab järgmist põlvkonda alanud tööd jätkama.

Kolme juhi pärand. Peetruse, Jaakobuse ja Pauluse töö vili elas üle nende märtri-
surmad ja sõjakoledused ning mõjutas templi hävitamise järgse aja kristlust.

280	 Inglise Genre, saksa Gattung, soome laji.
281	Teisel sajandil nimetati evangeeliume Apostlite meenutusteks, mis meenutas lugejatele kreeka-

rooma kirjandusest tuntud žanre Bios ja Vita. Evangeeliumid esitasid peateglase ehk prota-
gonisti eluloo peasündmusi, millega oli kombineeritud uus eesmärk – sõnastada lugejatelele 
peategelase Jeesuse isiku ja töö tähendus ning äratada usku Jeesusesse (Bird 2008: 104–105). 

282	Pärast Apostlite tegude raamatut ei sündinud jätkuvat Jeesus-rahva ajaloo kirjeldust enne, kui 
Kaisarea Eusebius koostas kristluse ajaloo mahuka ülevaate. Eusebius (u 260–339 pKr) alus-
tas oma kolme sajandit katvat kiriku ajalugu Jeesuse Kristuse ja apostlite tegevuse esitamisega 
ja jätkas seda kuni Nikaia I kirikukoguni (325 pKr), millel ta ise osales.

5.1. Juudid ja Jeesus-rahvas uues olukorras



164

•	 Peetrus toimis Jeruusalemma sinodi ajal ilmselt mõõduka vahendajana. Ühel 
pool oli Pauluse ja Barnabase ning nende kaastöötajate seadusevabam mis-
jon ning teisel pool Jeruusalemma messialaste alahoidlikumad seisukohad.283 
Peetruse autoriteedi jätkumist peale aastaid 70 pKr markeerivad Matteuse 
evangeeliumi metafoor Peetrusest kaljuna (Mt 16:18) ning Johannese evan-
geeliumi karjase kujund (Jh 21:15–17).

•	 Jaakobust, Jeesuse venda ja Jeruusalemma koguduse juhti, esitab Luukas kui 
otsustusõigusega meest. Tema sõna maksis misjoni käigus paganatele kohal-
datavate kohustuste sõnastamisel Jeruusalemma sinodil (Ap 15:13–21). Saa-
vutatud kokkuleppe mõttega harmoneerub lootus paganate integreerimisele 
Iisraeli ning Iisraeli taastamisele Taaveti koja alusel.284 Paulus nimetas Jaa-
kobust, Peetrust ja Johannest koguduse sammasteks (Gl 2:9–10). Jaakobus 
on olnud Jeruusalemma koguduse varajase pärimuse kandja ning messialaste 
juht.285

Jaakobuse juutliku meelsusega haakub Aabrahami näite esiletoomine ning 
selgitus, kuidas usk ja teod käisid koos ning usk sai täiuslikuks tegude kaudu 
(Jk 2:17–24). Selles osas on Jaakobuse vaimne pärand kokkusobiv samal ajal 
kuju saanud Matteuse evangeeliumiga, milles rõhutatakse armastuses tehta-
vate tegude tähtsust.286 Samas aga kinnitab Paulus, et omavahel lepiti kokku 
misjonitöö rõhuasetuste jagamisel. Tema teeb seda rahvaste suunal ning 
Peetrus, Jaakobus ja Johannes juutide suunal. Vaeste eest hoolitsemine on aga 
ühine kohus ega olene misjoni suundadest.

•	 Paulus oli juut, iisraellane, kuid nüüd niisugune, kes on Kristuses.287 Nüüd 
siis uue loodu osa ning Kristuse rahvaga ihulises osaduses (2Kr 5:17; 

283	James Dunn põhjendab vaadet, et Peetrus oli märksa suurema tähtsusega töötegija kui 
allikad näitavad. Dunn kirjeldab Peetrust võrreldes Paulusega kui „hääletut apostlit“ (The 
Voiceless Peter). Ka Paulus viitas Peetruse tuntusele Jeesuse ilmumise tunnistajana (1Kr 15:3–7). 
Peetruse füüsiline tegevus ei ulatunud juudi sõja järgsesse aega, kuid tema autoriteedi jätku-
vusest tunnistavad tema nimel koostatud kirjad (Dunn 2009: 1058–1076).

284	Jaakobuse kõne sees on viidatud ühele prohvetlikule ootusele Aamose näitel: Sel päeval taas-
tan ma jälle Taaveti lagunenud koja, müürin kinni ta praod, koristan ta varemed ja ehitan ta 
üles, nagu ta oli muistseil päevil, et nad saaksid pärida Edomi jäägi ja kõik rahvad, kelle üle on 
nimetatud minu nimi, ütleb Issand, kes seda teeb (Am 9:11–12).

285	James Dunn esitab tema tegevust ja mõju üksikasjalikult ning kutsub teda nimetusega James 
the Traditionalist (Dunn 2009: 1085–1090). Jaakobuse, Jumala ja Issanda Jeesuse Kristuse 
sulase mõju tuleb esile tema-nimelises kirjas, mille adressaadid on kaksteist hajali asuvat sugu-
haru (Jk 1:1). 

286	Jeesuse tähendamissõnad kahest pojast (Mt 21:28–32), talentide kasutamisest (Mt 25:14–
30) ning kõiki rahvaid hõlmavast kohtust (Mt 25:31–46).

287	 ἐν Χριστῷ.

KOHANDUMINE JUUDI SÕJA JÄRGSE AJAGA. APOSTLITE TEGUDE RAAMAT



165

Rm 12:5). Pauluse kirjalikult jälgitav mõju avaldub hilisemates tema nime 
kandvates kirjades. Jeesust Kristust ülistavates hümnides saab uue rõhu Kris-
tuse enneolemine288 ning tema kosmilist ruumi läbiv ja aegu ületav tähendus 
(Kl 1:15–20; Ef 1:3–14).

Nõuanded pidada üksmeelt armastuses289 nagu valguse lapsed290 ning elada uue 
inimese väärilist elu on kooskõlas vaimse elu ülesehitamise ja koguduse liikmete 
ühise kasvamise eesmärgiga. Üksnes Jumala Vaimu läbi on võimalik saada tugevaks 
seesmise inimese poolest. Aeg läheb nobedasti ja seda tuleb kasutada õigesti, eriti 
praegusel kurjal ajal (Kl 4:5; Ef 5:15–16). Mehed armastagu naisi nagu Kristus on 
armastanud kogudust. Koguduse liikmed hoolitsegu selle eest, et kogudus saaks 
puhtaks ja kirkaks Kristuse ees (Ef 5:25–27).

c) Algkristlik kuulutus vajas alustekste

Teise templi aegse juutluse rüpes sündinud noor kristlus ammutas kuulutuseks vaja-
likku materjali Jumala päästelugu esitavast Vanast Testamendist. Iisraeli rahvas nägi 
seda kogumikku mõneti ka ühtsena, mistõttu saab Vana Testamenti nimetada ka 
baastekstiks ehk tüvitekstiks. Samal ajal algas sellest narratiivist osaline eristumine, 
mida võib nimetada ka tõlgenduslikuks distantsiks. Miks?

Sündis ja kiiresti ka süvenes veendumus, et Jumal toimis päästeloos just Naatsa-
reti Jeesuse kaudu, keda nähti Pühakirjas esitatud tõotuste täitumusena. Jeesus oli 
Inimese Poeg, Messias, Jumala Poeg ja Issand. Ent Vana Testamendi jutustustest 
tuntud autoriteedid, nagu Aabraham, Mooses ja Taavet jäid jätkuvalt usu ja usuelu 
inimlikeks näideteks. Kristlased kasutasid Vana Testamenti oma usu, identiteedi ja 
praktika üldise temaatilise alusena.291

Vana Testament tunnistab Jumala valgusest, mis esmalt saab osaks Iisraelile 
(Js 8:23–9:2) ja hiljem kõikidele rahvastele (Js 60:1–3). Nende tõotuste täitumist 
näeb evangelist Matteus juba selles, kui Jeesus oma tegevust alustas (Mt 4:12–16). 
Valgus on olek, kus Jumal tegutseb ja valgus teeb Jumala teod nähtavaks. Apostlik 
kuulutus püüdis Vana Testamendi lugu jutustada avatud kujul, asetades selle kesk-
messe Jeesus Naatsaretlase. Kogemus kohtumisest Jeesusega tõi kaasa muudatuse

288	Pre-eksistents.
289	Üks ihu ja üks vaim, nagu te ka olete kutsutud üheks lootuseks oma kutsumise poolest; üks 

Issand, üks usk, üks ristimine, üks Jumal kõikide Isa, kes on kõikide üle ja kõikide läbi ja 
kõikide sees (Ef 4:4–5).

290	Ef 5:6–14.
291	Pikemalt saab lugeda Iisraeli pühakirja kasutamisest algkristliku identiteedi, elu ja kuulu-

tuse ülesehitamisel teoloogiadoktor Toomas Pauli 70. sünnipäevaks koostatud pühendusteose 
artiklist „Vanast Testamendist kristliku kuulutuse alusena“ (Tasmuth 2009c.).

5.1. Juudid ja Jeesus-rahvas uues olukorras



166

pärimuse tõlgendamises. Nii sündis jätkuv lugu, mille kandjaid iseloomustab muu-
detuks saamine meele uuendamise läbi (Rm 12:1–2). See kogemus kergitab katte 
vanalt lepingult (2Kr 3:14–16).

5.2. Uue uskumisviisi mitmekihilise koondvaate esitamine

Apostlite tegude raamat, mille Luukas koostas järjena oma evangeeliumile, on Uue 
Testamendi väljaannetes paigutatud viiendaks kirjutiseks. Raamat kujutab algkrist-
luse elu rohkem kui 30 aasta vältel ning hõlmab kogu Pauluse avaliku tegevuse.292 
Raamat on kirjutatud esimese kristliku sajandi teisel poolel ainsa algkristluse aja-
lugu esitava kirjutisena Uues Testamendis. Alates teise sajandi lõpust on raamat 
kuulunud tunnustatud tekstide hulka, mida võib nimetada kaanonisse vastu võt-
mise alguseks (Bruce 1990: 19–21). Luuka tuntust ja eeldatavat mõju kinnitab 
Jeruusalemma langemise järgne kiri koloslastele (Kl 4:14).

a) Ainulaadne tekst esimese sajandi kristluses ja kristlusest

Markuse loov tunnistus Jeesusest andis algkristlusele esimese žanrilise evangeeliumi 
ning Luukas rajas algkristluse enesemõistmise heaks samuti uue žanri. Sellega andis 
ta Jeesus-rahvale esimese ajaloolise enesevaate.

Kirjanduslikus plaanis vaadates on märgatud, et Luukas esitas sündmusi sama-
laadse sünkroonse metoodikaga, nagu tegi seda umbes 400 aastat varem Thukydi-
des (u 460–396 eKr). Viimane põimis oma historiograafiates esitatavad sündmused 
teiste riigis aset leidvate sündmustega. Luukas sidus Johannese sünniloo Heroodes 
Suure ajaga (Lk 1:5) ja Jeesuse sünniloo keiser Augustusega ning Süüria maavalitseja 
Küreeniusega (Lk 2:1–2).

Luukas kasutas kirjutamisel erinevaid allikaid. Ta suutis põimida algkristlikud 
pärimused ning ise kogutud teabe ajalooliseks jutustuseks (Bruce 1990: 27–33).293 
Luuka teadmiste ja kogemuste horisont oli sedavõrd avar, et ta suutis anda lugejatele 
peale ajajoone ka algkristliku elu geograafilise perspektiivi. Jutustuselõngaks kokku 
põimitud aeg ja ruum „jooksid“ koos ühes suunas. Loo alguspunkt oli Jeruusalem-
mas, kust lähtudes läbiti Süüria, Väike-Aasia, Makedoonia ja Kreeka ning jõuti välja 
Rooma (Lk 1–Ap 28).294 
292	Sõltumata sellest, kui tõenäoline oli esimestel sajanditel teada olnud pärimus Luuka tutvusest 

ja kaasa liikumisest Paulusega tema reisidel, on Luukal olnud piisavalt teavet Pauluse tegevu-
sest, mõttelaadist ja teda ümbritsenud sündmustest.

293	Sageli on arutletud kirjutamise stiilimuutuse üle kohtades, kus jutustaja kõneleb meie-
vormis, nagu Ap 16:10:17, 20:5–21:18 jm, ent stiiliühtsus on siiski sedavõrd suur, et allikate 
eristamine on osutunud vähe põhjendatuks või kunstlikuks (Bruce 1990: 40–45). 

294	Luuka kaksikteose teoloogilise käsitluse leiab UT kontekstualiseerivat teoloogiat esitavast raa-
matust (Tasmuth 2020: 176–178).

KOHANDUMINE JUUDI SÕJA JÄRGSE AJAGA. APOSTLITE TEGUDE RAAMAT



167

Raamatu nimi Πράξεις Αποστόλων tähendab otseselt apostlite tegusid. Apos-
tel tähendab saadikut, läkitatut või ülesande täitjat. Nimisõna apostolos oli algselt 
adjektiiv, kujunes verbi apostellō (’läkitama’) alusel ning esines vähesel määral kreeka 
kirjanduses (Herodotos, Platon). Sõna leidis rohket kasutamist Uues Testamendis ja 
on seejärel mõjutanud kultuuri erinevaid valdkondi. Origenese antud määratlus on 
üsna klassikaline: „Igaüks, kes on kellegi poolt saadetud, on selle apostel, kes tema 
on saatnud“.295 Seega jätkub Luuka vaade järgnevate sajandite mõtteloos.

Paulust nimetatakse Apostlite tegude raamatus apostliks vaid kahel korral 
(Ap 14:4,14). Mujal järgib Luukas oma põhimõtet ega nimeta Paulust, kes ei olnud 
Jeesuse jünger, apostliks. Seevastu nimetab Paulus end oma kirjades ise apostliks. 
Luukas annab ülevaate Pauluse tööst koguduste rajajana ja usklike julgustajana, ent 
ei kõnele temast kui kirjamehest. Ka seda tegi Paulus ise. Kristuse kuulutajana ja 
koguduste elu korraldajana oli Paulus kohanemisvõimeline isik. Ta elas vastavalt 
olukordadele ning kohaldas kõned kuulajate eeldustele.296

Apostleid Jaakobust ja Peetrust esitatakse Jeruusalemma algkoguduse juhtidena, 
kes apostlite sinodi käigus jõudsid Paulusega kompromissile, et paganate hulgast

295	Apostlid kui Jeesuse jüngrid osutavad apostli mõiste esmasele tähendusele. Algsete apostlite 
hulka kuulumise eelduseks oli see, et nad olid Jeesuse kutsutud ning koos Jeesusega tema mis-
sioonis osalenud. Evangeeliumide kaudu sai arv kaksteist apostleid tähistavaks mõõduks, mis 
põhines nende kutsumisel Jeesuse poolt. Neljas evangeeliumis esitatavate apostlite nimesid 
kokku lugedes saadav suurem arv kui 12 on osalt seletatav kahe nimekujuga mõnel neist isi-
kuist. Markuse 3:13–19 alusel ning Luuka 6:12–16 korratuna nähakse apostli nime andmist 
12 jüngrile Jeesuse sõna põhjal.
Luukas lisas apostli mõiste juurde ka tunnuse, et vastav isik on olnud Jeesuse tegevuse ja 
ülestõusmise tunnistaja. Niisuguste tunnistajate hulgast valiti Juudas Iskarioti asemele kahe-
teistkümnendaks apostliks Mattias (Ap 1:21–26). Arv 12 vastab ka Iisraeli suguharude arvule 
(Mt 19:28) ning muudab vähemtähtsaks seiga, et apostlite nimed vahelduvad. Nimistute 
alusel on võimalik kujundada ülevaade apostlitest: Siimon Peetrus ja tema vend Andreas, 
Sebedeuse pojad Jaakobus ja Johannes, Filippus, Bartolomeus (=Naatanael?), Toomas, Mat-
teus (=Leevi), Jaakobus, Alfeuse poeg, Taddeus (=Lebbeus?), Siimos Kaanast, Juudas Iskariot.
Apostlid kui misjonärid olid sõna varase kasutuse kohaselt neid välja läkitavate koguduste 
saadikud ja esindajad (2Kr 8:22j; Fl 2:25). Peatselt said neist evangeeliumi kuulutajad ning 
uute koguduste asutajad ja ülesehitajad (1Kr 12:28). Apostlite hilisem ring ei olnud piiratud 
ning nende seas nimetatakse ka Andronikost ja Juniat (Rm 16:7).

296	Pauluse enda kirjadest ja Apostlite tegude raamatust saadavate andmete alusel saab kujundada 
pildi Pauluse iseloomust ning tegevusest. Seejuures on neist saadava teabe osas erinevuste kõr-
val palju samalaadsusi ja kattuvusi, eriti Pauluse misjonistrateegia osas, kes alustas kuulutust 
esmalt juutide juures ja siirdus siis teiste rahvaste juurde (vt täpsemalt Bruce 1990: 54–59). 
Luukas on kujutanud Paulust ajas tagasivaatavalt kui tema töö austaja ning imetleja. Luukas 
lõpetas Pauluse elutöö esituse teadlikult enne kristlaste tagakiusamiste algust Nero poolt ning 
enne juudi sõja puhkemist. 

5.2. Uue uskumisviisi mitmekihilise koondvaate esitamine



168

ristiusku pöördunud mehi ei tule ümber lõigata.297 Küll aga peavad paganatest krist-
lusesse pöördujad hoiduma paganliku ohvriliha, lämbunud looma liha ja vere söö-
misest ning pilastusest. 

Kristluse hilisemas ajaloos vaimuliku ameti järjepidevust tagav apostlik järje-
pidevus toetub apostlite praktikale asetada koguduste töötegijaid ametisse käte 
pealepanemise teel.298 Algseid apostleid käsitletakse ühekordsete ja kordumatutena, 
kuid käte pealepanemise kaudu edasi antav ametiõnnistus on katkematu ning seob 
vaimulikuameti apostlitega kui Naatsareti Jeesuse poolt sellesse ametisse asetatutega.

Struktuurilt saab raamatut jagada mitmeti. Kui näha seda kaheosalisena, siis 
on jaotus järgmine: (1) algkoguduse formeerumine Jeruusalemmas ja kristluse 
levimine Samaariasse, Antiookiasse ning ümberkaudsetele aladele (Ap 1:1–12:25);
 (2) Kristuse kuulutamise jõudmine Pauluse ja tema kaastööliste tegevuse toel Väike-
Aasiasse, Makedooniasse, Kreekasse ja Rooma (13:1–28:31).

Raamatu esimeses pooles eristuvad koguduse moodustumisele järgnenud taga-
kiusamised, koguduse kreekakeelse osa aktiviseerumine Jeruusalemmas ning 
kuulutustöö Samaarias. Seejärel Peetruse tegevus Lüddas ning Joppes ja koguduse 
vaenamine kuningas Heroodes Agrippa I poolt.

Raamatu teine pool esitab Pauluse tegevust koguduste rajamisel ning tööd suure-
mates keskustes, nagu Korintoses ja Efesoses. Raamatu lõpuosas viib Paulus Make-
doonias ja Kreekas kogutud korjanduse armastuse annina Jeruusalemma kogudu-
sele. Paulus vangistatakse ning keisri kohtu nõudmise alusel saadetakse vangitapiga 
Rooma. Raamat lõpeb Pauluse poolvaba kuulutustööga Roomas. Kuidas iseloomus-
tada selle raamatu juhtjoont mõne lausega?

Apostlite tegude raamatu jutustuselõngas on tervikuks põimitud värvikad 
pühendunud isiksused, usulised ja poliitilised grupid, erinevad rahvad, Iisraeli 
usulised pühad, evangeeliumi kuulutamine, koguduste rajamine ja Püha Vaimu 
toimimine koos Jumala juhtimise dünaamikaga. Apostlite tegude raamat annab 
ülevaate nii Luuka enda vaadetest kui ka nendest joontest, mis iseloomustasid 
algkristlust esimese sajandi teisel kolmandikul.

b) Apostlite tegude raamatu usulise mõtestatuse ehk teoloogia üldjooned

Raamatu autor töötas eesmärgiga kujutada algkristluse ajalugu õndsusloo uue aja-
järguna, mis nüüdsest alates kulgeb tõusujoones. Seetõttu moodustavad raamatu 
kompositsioonilise materjali apostlite ja Pauluse kõned ning nende tegevusest joh-

297	Ap 15 jutustatud apostlite sinodi toimumise ajaks pakutud kõige laiem diapasoon jääb aastate 
42 ja 49 pKr vahele.

298	Ladina successio tähendab asemele astumist või järgnemist.

KOHANDUMINE JUUDI SÕJA JÄRGSE AJAGA. APOSTLITE TEGUDE RAAMAT



169

tuvate sündmuste kirjeldused. Peetruse Jeruusalemma jutlused toetuvad Iisraeli aja-
loo meenutamisele ning juhatavad siis Jeesuse isiku kui tõotatud Messia juurde. Üks 
niisugune kõne (Ap 2:14–36) järgneb nelipühasündmusele ning põhjustab 3000 
inimese pöördumise ja ristimise. Pauluse jutlused on peetud hellenistlikel aladel ja 
toetuvad rohkem kreeka kirjanike või filosoofide väljenditele, nagu näiteks kõne 
Ateena Areopaagil (Ap 17:22–31).

Luukas oli varajase kristluse hea apologeet mitmes mõttes. Ta kaitses usku Jeesu-
sesse paganlike ideede sissetungimise eest, nagu näitab episood Lüstras (Ap 14:15–
18), aga ka juutidelt lähtuvate rünnakute vastu, nagu näitavad Pauluse kaitsekõned 
(Ap 21:39–28:28). Paulus on Jeesuse pühendunud järgija, ent ta ei lakka olemast ka 
lojaalne juut (Ap 23:6; 24:15; 26:7jj).

Nähtavasti olid Luukal raamatut kirjutades silmade ees laiem eesmärk ja mit-
med sihtgrupid, kellele põhjendada veendumust, et kristluses on juudiusk jõudnud 
ajaloolisele täitumusele ja sisulisele täiusele ning seda ei peaks riigis taga kiusatama. 
Pigem peaksid talle laienema samasugused vabadele rahvakogudele lubatud õigu-
sed nagu juutlusel. Seega hõlmas Luuka teoloogia ka riigiõiguslikku ja poliitilist 
mõõdet. Ühelt poolt põhjendas ta kristluse vastuvõetavust Rooma riigile ja teiselt 
poolt ka Rooma riigi kui vähemalt väliselt korra (ld ordo) poole pürgiva ühiskonna 
vastuvõetavust noorele kristlusele.299

Ajalooteoloogiline vaade. Nii võib tinglikult väljenduda, kuna raamat avab 
algkristluse kasvamist nii geograafiliselt laias mõõtmes kui ka seostatuna Rooma 
ajalooga. Paulus oli Korintoses siis, kui Gallio oli Ahhaia maavalitseja (Ap 18:12). 
Evangeeliumi kuulutamist takistavad Pauluse rahvuskaaslased, seevastu Rooma 
võime kujutatakse pigem neutraalsetena, kes püüavad kohut mõista objektiivse 
uurimise alusel (Ap 18:14–15; 24:22–23). Alates teise sajandi lõpust esineb raamat 
kristliku kirjanduse nimistutes ja seda on nähtud kristliku kirjanduse olulise osana.

Apostlite tegude raamat esitab suurel määral autori vaadet algkristluse ajaloole, 
ent on sellest avaram. Raamat peidab nagu pähklikoores paljut sellest, mida esimese 
sajandi kristlus uskus, kuidas tegutses ja oma elu elas.300 

299	Pilaatus ei leidnud Jeesuse juures seesugust süüd, milles teda süüdistati (Lk 23:14), ning seda, 
et Jeesus oli õige, tunnistas ka väeülem (Ap 23: 47). Kuningas Heroodes Agrippa II ei leia ka 
Pauluse juures süüd, mis vääriks surma või ahelaid. Ometi ei saa ta Paulust vabaks lasta, vaid 
peab ta keisri ette saatma, kuna Paulus on nõudnud keisri kohut (Ap 26:30–32). Episoodi 
mõte viitab lootusele, et keisri ees saab Paulus tõendada oma õigust, kuna usuti, et keisri 
kohus on tagada Rooma õigust. 

300	Redaktsiooni ja pärimuse eristamine ei ole siin alati selgelt teostatav ning on sageli ka tarbetu, 
kuna kogupildis, mida tekst esitab, avaldub niikuinii suurel määral esimese sajandi teise poole 
algkristluse mitmekihiline kuvand. 

5.2. Uue uskumisviisi mitmekihilise koondvaate esitamine



170

•	 Vaade Jumalale keskendus usu ümber, et Jumal on kõige olemasoleva looja,301 
oma loodu ülalpidaja, aja ja ruumi korraldaja302 ning meeleparandusele 
kutsuja ja kohtunik.303

•	 Jeesus Kristus on kaua oodatud ja nüüd Jumala saadetud Messias (Ap 2:26; 
3:20; 5:42). Ta on ka Taaveti poeg ja Jumala Poeg (Ap 2:30; 9:20) ning 
Issand.304 Samas on Jeesus ka Issanda sulane (Ap 3:13) ja ühel korral nime-
tatakse teda ka evangeeliumeis sagedasti kasutatava tiitliga Inimese Poeg 
(Ap 7:56).

•	 Püha Vaim on nüüd täiuses tulnud ja tema tulemine on Jumala prohvetite 
poolt ette kuulutatud (Ap 2:16–21). Seetõttu hüütakse Vaimu tulemist ka Isa 
tõotuseks, kelle Jeesus lubas läkitada ja kes tuli kingitusena nendele, kes meelt 
parandasid ja end ristida lasksid (Lk 24:49 ja järgnevus Ap 1:4 → Ap 2:1–13 
→ Ap 2:38–41). Püha Vaimu saavad peale juutide ka uskuma hakanud paga-
nad, kes seepeale ristitakse.305

•	 Püha Vaim toimib maailmas koguduse kui päästeloo vahendaja kaudu. Vaim 
puhastab, elavdab ja väestab Jeesuse jüngreid neile ette nähtud töö jaoks. 
Suund sellele esitati lugejale juba Ap 1:8: Teie saate väe Pühalt Vaimult, kes 
tuleb teie üle, ja te peate olema minu tunnistajad Jeruusalemmas ja kogu Juuda- 
ja Samaariamaal ning ilmamaa äärteni.
Jeruusalemma emakogudusest kasvasid välja rahvaste kogudused Vahemere-
äärsetes maades. Misjon juutide juurest teiste rahvaste juurde algas pärast 
Stefanose hukkamist Filippuse kuulutusega Samaarias. Järgnesid Süüria, 
Väike-Aasia, Kreeka ja Rooma. Suund rahvaste misjonile oli varjatud viisil 
nähtav juba Jeesuse kõnes Naatsareti sünagoogis, mis markeerib mitte ainult 
Jeesuse tegevuse algust, vaid ka suunda (Bruce 1990: 62–63). Selles kõnes 
viitas Jeesus Sarepta lesknaisele Siidonimaal, kelle juurde läkitati Eelija, ning 
samuti pidalitõvest tervendatud Naamanile Süürias (Lk 4:16–27). Õndsus 
ulatub Iisraelist välja ning jõuab teiste rahvaste juurde. 
Luuka evangeeliumi ja Apostlite tegude raamatu alusel kujuneb tervik-
lik jutustuselõng, mis kasvab kõike hõlmavaks päästelooks. See on sõnum 

301	Ap 4:24; 14:15.
302	Ap 14:16–17. Ometi Jumal ei ela ega asu oma loodus (Ap 7:48–50). See tõdemus toetub 

Vana Testamendi usule.
303	Ap 17:30–31.
304	Ap 2:36.
305	Peetruse jutlus Korneeliuse kojas tõi meeleparandusele sealsed mittejuudid, kes said annina 

Püha Vaimu ja siis ristiti. Püha Vaim toimis kaasa Peetruse jutlusega või läbi jutluse. Südame-
tundja Jumal puhastab rahvaste südamed ja annab neile Püha Vaimu (Ap 15:8–9).

KOHANDUMINE JUUDI SÕJA JÄRGSE AJAGA. APOSTLITE TEGUDE RAAMAT



171

päästest, pattude andeksandmisest ja uue kvaliteediga elust (Lk 1:77 → 
Ap 2:38–40; 10:43; 13:38; 26:18).

•	 Eshatoloogiline väljavaade on allutatud Jeesuse isikule, s.t tema lahkumise, 
temast tunnistamise ja tema tagasitulemise mustrile. Jeruusalemm jääb mää-
ratud aegadeks paganarahvaste tallata, ent vaid seni, kuni paganate ajad täis 
saavad (Lk 21:24). Paruusia saab toimuma taevassevõtmisega sarnaneval näh-
taval kujul (Ap 1:9–11). Kas seda kujutati ette toimuvana samuti Õlimäel, 
nagu oli Jeesuse ülesvõtmine, ei ole päris selgelt öeldud, kuid see on üks põh-
jendatud oletus. Igatahes on Luukas näinud evangeeliumi aega jätkuvana ka 
Apostlite tegude raamatu kirjutamise ajal.

c) Iisrael on jätkuvalt Jumala rahvas

Kuidas seda mõista? Jumala rahva ajaloo kuvand saadab Luuka esitust läbi evangee-
liumi ja Apostlite tegude raamatu. See vajab pikemat käsitlust.

Luuka vaate kohaselt on olemas vaid üks rahvas, keda saab päriselt rahvaks 
(λαός) nimetada, ja see on Iisrael, kelle ajalugu ei lõpe kunagi, vaid läheb üle kogu-
duse ehk kiriku ajalooks. Jeesus on selle ühe Jumala rahva Messias, see tähendab 
χριστός (Jervell 1998: 92–94). Sarnase vaate esitab ka Ef 2:11–22, mille kohaselt 
on teistel rahvastel ja Iisraelil nüüd Kristuse Jeesuse läbi ühe rahvana ka ühtne koda-
kondsus. Kuna see ühtne kogudus on ehitatud apostlite ja prohvetite alusele, on 
tema aluseks siiski Iisraeli kodakondsus ja õigus. Apostlite tegude raamat ja Efesose 
kiri esitavad siin sarnast eklesioloogiat, kuna mõlemad tuginevad Pauluse poolt juba 
Rooma kirjas esitatud vaadetele Iisraeli kandvast kohast päästeloos (Rm 9–11).

Apostlite tegude raamatu algusosa juhatab sisse kristoloogia, mis kõneleb ülen-
datud Jeesuse ühendavast tähendusest. Jeesus on Taaveti poeg, kes taastab kuning-
riigi ja kes on nüüd ülendatuna asetatud Jumala paremale käele. Tema on see, kelle 
Jumal on teinud Issandaks306 ja Messiaks (Ap 2:29–36). Paganaile suunatud tõlgen-
duses seob autor Issanda tiitli ja Naatsareti Jeesuse, kelle Jumal salvis Püha Vaimuga. 
Nõnda selgitab autor seda, kuidas Püha Vaimu toime jumalarahva ajaloos teostub 
nüüd paganarahvaste poole suunduva misjonina.307 Peetruse kõne näitab prohveti-
kuulutuste täitumist: Jumala Vaimu kinkimine Iisraelile on jätk Jumala rahva aja-
loole Jeesuse kogudusena (Ap 2:14–21).

306	Selle juudikristliku nimetuse on Luukas Jeruusalemma algkoguduselt saanud ja üle võtnud 
ning kombineerib Pauluse kombel Kristuse ja Issanda, seostades need sisulises mõttes Jeesu-
sega kui kuningliku Messiaga (Jervell 1998: 96). 

307	Luuka esitusviis avaneb kergemini, kui lugeda salmi Ap 10:38 pikema lõigu Ap 10:34–38 
raames.

5.2. Uue uskumisviisi mitmekihilise koondvaate esitamine



172

Seadust tuleb tõsiselt võtta, sest Seaduse järgimisega näitab kogudus, et ta on 
tõeline Jumala rahvas ning taastatud Iisrael. Samal ajal ei saa meelt mitteparandavad 
juudid, kes Toora järgi ei ela, väita, et nad on tõotuste osalised (Jervell 1998: 101). 
Toora kaudu andis Jumal oma rahvale elavad sõnad (λόγια ζῶντα) ja nende mitte 
pidamine juutide poolt on ebatruudus oma Jumala vastu. Seda ilmestavad salmid 
Ap 7:35,39,53; 23:3 oma kontekstides.

Kogudus on otsekui ajaloo viimase ajastu Iisrael. Ainsana Uues Testamendis esi-
tab Apostlite tegude raamat valikulised väljavõtted Iisraeli ajaloost esmalt Stefanose 
ja seejärel Pauluse suu kaudu. Iisraeli ajalugu läheb Jeesuse läbi otse üle Jeesuse 
koguduse ajalooks.308 Seetõttu on ka kõik Pühakirjas olev kogudusele kohustav, 
kuna kogudus on jätkuv Jumala rahvas. Luukas põhjendab seda Pauluse kõnega 
maavalitseja Feeliksi ees. Jeesusesse uskuja eluviisi kujutatakse Seaduse ja prohvetite 
raamatute kohase teel kõndimisena. Paulus tunnistab selle enda kohta tõeks, ent 
Jeesusesse mitte uskuvad juudid kutsuvad seda hereesiaks (Ap 24:14).309 See ajutine 
eksitus ei tähenda aga tuleviku vaates midagi, sest Jumala ühe ja ühtse rahva ajaloo 
juurde kuulub õndsus, Jumala pääste.310 Sellega Luukas lõpetab ajaloo suuna kuju-
tamise (Ap 28:28).

d) Näide Paulusest kõnemehena Ateena Areopaagil

Selle episoodilise lühivaatega iseloomustab Luukas ühte külge Pauluse tööviisidest. 
Paulus on siin apostel, misjonär ja evangelist.311 Esimese sajandi viiekümnendate 
aastate keskel viis eelnevalt kavandatud teine misjonireis Pauluse kultuurilisse suur-
linna Ateenasse. See reis toimus peale Jeruusalemma sinodit, kus oli saavutatud 
teiste rahvaste misjoneerimist kergendav kompromiss.

Paulus on olnud teeks Jeesuse juurde jõudmisel ja samas arusaamade kujundaja. 
Luukas on ise saanud osa Pauluse mõjust. Ta on kujundanud taktikalise kirjelduse 
ideoloogilis-usulisest vastasseisust ülesaamiseks. Paulus arutleb epikuurlastega ning 
stoa filosoofia pooldajatega, kes olla viinud ta Areopaagile, et temalt uue õpetuse 
kohta aru pärida.

308	Luukas ei esita teiste rahvaste paralleelseid ajalugusid, kuna nendega ei ole Iisraeli Pühakirja 
põhjal lepinguid sõlmitud. Küll moodustavad teiste rahvaste liikmed usule tulles Iisraeli jät-
kuna elava ühtse Jumala rahva. Stefanose vastavat ajaloolist kokkuvõtet vt Ap 7 ja Pauluse 
kõnet Ap 13:16–25. 

309	Eestikeelses Piiblis on väljend κατὰ τὴν ὁδὸν selguse mõttes tõlgitud usu teed mööda Jumala 
teenimiseks. Täpsemalt saab väljendit κατὰ τὴν ὁδὸν tõlgendada mööda teed kõndimisena. 

310	Juutidele ja teiste rahvaste jumalakartlikele on suunatud Ap 13:26 üleskutse: Mehed-vennad, 
Aabrahami soo lapsed, ja need teie seas, kes Jumalat kardavad: meile on läkitatud see pääste.

311	Paulusest apostlina, misjonärina ja evangelistina annab ülevaate Ingmar Kurg käsitluses Pau-
luse misjoniteoloogiast, misjonistrateegiast, taktikast ja elluviimisest. Vt Tasmuth ja Kurg 
2022: 164–169. 

KOHANDUMINE JUUDI SÕJA JÄRGSE AJAGA. APOSTLITE TEGUDE RAAMAT



173

Luukas kujundas Pauluse töömeetodi esitlemiseks Areopaagi kõnena tuntuks 
saanud jutluse (Ap 17:22–31). Jutlus kajastas Pauluse algupärast materjali. Missu-
guses vahekorras on seal Pauluselt pärinev materjal ja Luuka teoloogiline komposit-
sioon, ei ole kõige tähtsam. Kõnes on kokkupuutepunkte Pauluse kuulutuse sisuga 
ja töömetoodikaga ning meil on pigem kasulik mõelda, kuidas tänapäeval ristiusu 
põhitõdesid usukaugetele inimestele jutlustada. Areopaagijutluse peajooned olid:

1) Paulus tegi esmalt kummarduse kuulajatele ning tunnustas nende religioos-
sust;

2) Ta lähtus nähtavasti sellest, et tuleb saavutada mõistev kommunikatsioon 
ning leida miski, mis loob ühenduse kuulutaja ja kuulaja vahel;

3) Siis näis Paulus lähtuvat meetodist liikuda tuntult tundmatu poole ja seda 
selgitada;

4) Paulus õpetab siin meile seda, et tuleb kasutada mõistetavat keelt ja selleks 
tuleb tunda kõnetatavate mõtteviisi;

5) Kuna Ateena keskkond oli üks tolleaegse maailma hariduse tippkohti, pidi 
Pauluse valitud metoodika arvestama kõrgesti haritud inimeste mõttemaailmaga;

(6) Kõne ja selle lõpp kuulutasid sisuliselt Jeesus Kristust, ent Jeesuse nime otse-
selt ei nimetata.

Keskne asjaolu, et Pauluse kuulutuse fooksuses on evangeelium Jeesusest, oli luge-
jale juba eelnevalt teatavaks saanud.312 Kõne on näide kohanemisest antiigi kultuu-
rilise keskkonnaga esimese sajandi teisel poolel ning moraali ja filosoofia kasutami-
sest kristliku usu selgitamisel. 

Episood on toodud õpiku näitena, et proovida selle kultuurilisi, metoodilisi ja 
homileetilisi nüansse hermeneutiliselt tänases olustikus kasutada.
 

312	Ap 17:18.

5.2. Uue uskumisviisi mitmekihilise koondvaate esitamine



174

Ekskurss 2. 

Algkristluse misjonielu – kas „püha internet“? 
Arutlus ka meie ajale

Ekskurss on esitatud, et seda saaks kasutada koguse töös uute võimaluste leidmiseks. 
Kasuks tuleb proov samastuda antiikajaga ning seejärel leida kokkupuutekohti oma 
koguduse olukorraga ja välise keskkonnaga. Kasulik on eelnevalt tutvuda peatükk 
7 materjaliga.

Ühe koguduse noored innustusid 1990ndail aastail mõttest korraldada isekeskis 
õhtu, mis oleks otsekui õhtu algkristlaste keskel. Neil oli soov süveneda ja leida 
jõudu hea sõnumi kuulutamiseks oma eakaaslastele. Sealjuures kerkis rida küsimusi. 
Mida peaksime sellel õhtul tegema, missugused peaksid olema meie hoiakud, kas 
me peaksime palju muutuma võrreldes sellega, kes me praegu oleme, keda me enda 
keskele kutsume, kas meist peaksid ka teised kuulda saama? Mis meist oleneb?

Noortel oli soov kogeda midagi põnevat. Põnev on ihaldatav. Põnev on eriti hea 
siis, kui see kõigele lisaks suudab meid kasvatada ja kui sealt võib õppida. Põnev 
on küsimus algkristlaste elujõust, sest mis muu võiks anda meile kindluse tunda 
oma kutsumust ja seda ka kuulutada. Kuid noorte soov põrkus tõdemusega, et selle 
põneva teema kohta napib teadmisi.

Täna tuleb tänuga mõelda eelisele, et meie saame kasutada ka oma eestimaise 
usu minevikupärandit kui abimaterjali, algkristlusel niisugune võimalus puudus. 
Nad ei küsinudki seda, kellega peaks sarnanema või kelle tegevusmudeleid kasu-
tama, et töös edu saavutada.

Uue enneolematu identiteedi sündimisele ja juudi rahvuspiiridest väljumis-
valude ületamisele aitasid kaasa: 1. Iisraeli päästeloo tundmine ja selle jätkuvalt 
omaks pidamine;313 2. Omaenda usukogukonna uue pärimuse sündimine, selle kir-
jalikeks dokumentideks vormimine ja pärimusega sidumine.

Püüame vaadelda algkristluse elu osaduskondade kontaktide tasandil.
Kommunikatsiooni vahendid. Peamine infokandja oli mõistagi inimene, kes lii-

kus mööda korrastatud teedevõrku, kus turvalisuse tagas Rooma rahu (pax romana). 
Riikliku korra säilitamiseks oli vajalik teabe liikumise kindlustamine. Teede ääres 
olid peatuspunktid siis, kui vahemaa ületas ühe päevateekonna, ja need olid kasuta-
tavad nii ametnikele kui erareisijatele. Eraisikute jaoks puudus ametlik postikorral-
dus ning on kaheldav, kas cursus publicus kui riiklik transpordisüsteem ka kristlaste 

313	Jumala päästelugu tundis rahvas nii suulise pärimuse ja kirjatundjate tõlgenduste kui ka tõl-
genduste aluseks olevate Vana Testamendi tekstide kaudu.

174



175

kirju edasi toimetas. Selleks pidid kogudused leidma omad vahendid, kusjuures 
vastastikuse suhtluse tagaja oli juba olemasolev kogudus, kes kandis hoolt sündi-
vate uute koguduste eest. Mereteede kasutamine olenes aastaajast, tuule suunast ja 
kaubalaevadega kokkuleppele saamisest. Suur rännumees Paulus pidas vajalikuks 
vaid enesekaitselistel eesmärkidel viidata teda nii maal kui merel tabanud õnnetus-
tele (2Kr 11:25j). Järelikult toimus ühenduse loomine koguduste ja isikute vahel nii 
riikliku võrgustiku võimalusi kasutades kui ka omal jõul.

Teabekogud ehk informatsiooni arhiivid. Algkristlaste võrgu „serverid“ olid 
kogudused, kus käsikirju koguti, säilitati, tõlgendati, kujundati, kopeeriti ja jagati. 
Esialgu olid nendeks punktideks kodud. Niisugused „serverid“ erinesid oma suuru-
selt, võimsuselt, sisult ja ka avatuselt. Ei saa unustada enesekaitsest tuleneva konspi-
ratsiooni vajadust. Kogudused hakkasid toimima ka raamatukogudena ja kopeeri-
miskeskustena. Kolossa kirja soovitatakse lugeda nii Kolossas kui ka Laodikeias ning 
ühtlasi soovitatakse lugeda ka Laodikeiast tulevat kirja (Kl 4:16). 

Jeruusalemma koguduse tähtsust algaegade pärimuskeskusena ja „peaserverina“ 
ei saa üle hinnata. Ap 2:9–11 kirjutab kreeka ühiskeelt kõnelevate juutide palve-
rännust Jeruusalemma Jeesuse ülestõusmispaasale järgneval nelipühal. Kui nad 
kodukohta tagasi läksid, ei olnud vaja seal nende poolt kaasa toodud sõnumit enam 
ümber tõlkida. Nad kõnelesid kreeka keeles. Juudikristlased jätkasid paasapüha-
del Jeruusalemma külastamist, mille varjus võime näha „praostkonna laulupäeva“ 
kujunemist. Algkristlus ei saanud õppida osaduse eeskuju mujalt kui juutlusest ning 
Jeruusalemmas veedetavate paasapühade kadumisega jäi sündinud osadusvõrgustik 
ikkagi püsima ja uutel alustel arenema.

Sageli on unustatud Galilea „maakoguduste“ tähtsus Jeesus-pärimuste säilita-
jatena ja allikatena. Peagi lisandusid küll uued keskused, nagu Antiookia, Filippi, 
Efesos, Rooma ja teised, ent Galileas elas aastakümneid inimesi, kes olid Jeesus-
liikumise kaasaegsed või nende lapsed. Igas keskuses kujunes oma tarkvara, ent 
Jeruusalemma ja Galilea kui algallikate laastamine juudi sõja ajal (66–70 pKr) ei jät-
nud kristlust päris tühjade riiulite ette. Seetõttu on väärtus ka igal tänasel koguduse 
raamatukogul ning kodusel vaimuliku kirjanduse säilikul. Algkristluse vaimne ja 
füüsiline elujõud said toetuda tarkvara koondamise ja hajutatuse targale tasakaalule.

Ligipääs võrgule. Ilma väravata ei pääse kuhugi. Usk ja selle avalik tunnistamine 
ristimises olid maksuvabaks, kuid mitte odavaks sissepääsutingimuseks kogudusse. 
Kristuse ihusse kuulumine võimaldas osaleda Kristusesse uskujate võrgus. Uus liige 
pidi ka ise osalema külalislahkuse jagamisel (Rm 12:13; 1Pt 4:9; Tt 1:7–9), sest ilma 
selleta ei kohtunud kogudused ega usklikud omavahel ega kulgenud head sõnumid. 
Kodude kasutamine peatuskohana vältis noorte kristlaste kiusatusi ja hädaohte, 
mida „hotellid“ paratamatult kaasa tõid. Kodud andsid võimaluse vastastikuseks 

175



176

kinnituseks. Kui kodud olid korraga nii kirik kui ka pastoraat, näitas elu peatselt, 
kelle armastus suutis olla sideaineks ja mitte isolaatoriks suhtlejate vahel. Kodud 
aitasid elada tõeks ligitõmbavat omadust, mille järgi kristlasi pidi Jeesuse sõnade 
kohaselt ära tuntama (Jh 13:35).

Motivatsioon ning võrgu kasutamise kasud ja ohud. Rooma riigi teedevõrk ja 
meri kihasid liiklejatest, need olid sõdurid, kaupmehed, käsitöölised, kunstnikud, 
rändfilosoofid ja õppurid. Sedamööda kuidas hea sõnum vastuvõtjaid leidis, kasvas 
ka suuliste ja kirjalike sõnumite edasitoimetajate arv. Kontaktide loomise eriliseks 
motiiviks oli tõsiasi, et noored kogudused olid eksistentsiaalses ohus. Pauluse vii-
ted repressioonidele on tõendused ohtudest, mida UT kohati peegeldab. Keegi on 
kirjutanud, et kristlust lahutas siis väljasuremisest vaid üks põlvkond. Ristil hukatu 
ülestõusmise kuulutamine oli pooltele kuulajatele komistuskivi ja ülejäänutele 
rumalus. Mis on tänapäeval teisiti?

Side koguduste vahel ja väiksemate koguduste toetamine oli eluline hool selleks, 
et uus põlvkond võiks sündida ja püsima jääda. Aeg näitas, et mõni väike ja abi 
saanud kogudus kasvas hiljem suureks. Kristuse ihuks olemine ei tähendanud mitte 
ainult vastastikust arusaamade vahetamist, vaid ka osadust külluses ja puuduses. 
Paulus viis Euroopa kogudustes kokku pandud annetuse Jeruusalemma emakogu-
dusele (Ap 11:27–30). Naaberkoguduse toetamine andis kindlustunde, et häda-
päeval võib andja ise abi saada. Ime seisnes selles, et and muutus viljaks ja kasvatas 
andja arvet! (Fl 4:17). Nii on see ikka olnud. Kristuse nime ja meelt kandev kristlus 
on nagu muinasjutukangelane, kellest kõnelevat vestet võib lõpetada nõnda: kui ta 
surnud ei ole, elab ta praegugi.

Algkristlaste üheks hooleks oli karakterikujundus ehk iseloomu kasvatamine. 
Selle soodustamiseks rändasid Paulus ja tema saadikud ringi ja julgustasid kogu-
duste liikmeid, et Kristus saaks neid vormida (1Ts 3:6,10; Gl 4:19). Ühtede kogu-
duste edu ja tublidust sai näidata teistele, et hea jagamisest kasvaks ühine kasu. Näi-
teks Rm 1:8 kaudu avaldub Pauluse rõõm, et ta saab kirja teel kinnitada koguduse 
head mainet „kogu maailmas“. Tessaloonika kogudus oli eeskujuks kõigile usklikele 
Makedoonias ja Ahhaias (1Ts 1:7jj). Üksik kogudus on Kristuse kiri maailmale, 
kõigile mõistetav ja loetav (2Kr 3:2j) ja samal ajal osa suuremast olemustervikust 
(1Kr 1:2).

Sedasama kogudustevahelist võrku kasutasid ka Pauluse õpetuslikud vasta-
sed, püüdes võita kohe alanud meediasõda (Gl 1:6–9 jm). Algkristlus ei tõmbu-
nud ideoloogilises sõjas isolatsiooni, vaid suuliselt ja kirjalikult314 selgitusi jagades 
püüti parandada oma seisukohtade arusaadavust ja võimaluse korral ennetada väär-
arusaamu (Kl 2:4).
314	Näiteks kiri Antiookiasse Ap 15:23–29.

176



177

Materiaalsed kandjad ja isikustatud kontaktid. Marcus Tullius Cicero kohta on 
kirjutatud, et ta usaldas kirjakandja märkusi, mida see talle silma all ütles, rohkem 
kui osade tekstide sisu. Kl 4:7jj kohaselt peab Tühhikos rääkima, kuidas kirja autori 
käsi käib.

Kirjade edasitoimetaja kandis tavaliselt kaasas ka suulist sõnumit. Sõnum jõudis 
kohale kahel kandjal korraga – papüürusel ja elavas kõnes. Ühe sõnumi autori-
teet toetas teist. On üsna loomulik, et algkristlased kasutasid usaldusväärseid kul-
lereid, kelle isik oli soovituseks ja kõne kinnituseks. Tekst ei asendanud inimest, 
vaid toimis koos inimesega. Niisugune praktika tagas sõnumite kõrge vastustusläve. 
Sõnumi edasitoimetaja oli sõnumi saatja interpreediks ja elavakstegijaks. Kui krist-
lust nimetatakse koos juutluse ja islamiga raamatu-usundiks, siis ei tohi unustada et 
kristlus, rohkem kui keegi muu maailmas, on just kuulutususk.

Mida saame järeldada, õppida ja kasutada?

1) Ekskursi pealkirjas oli sõna „misjonielu“, kuid otseselt pole sellest siiani just-
kui juttu olnud. Põhjus on selles, et misjonielu ei ole omaette elu, vaid kristliku 
koguduse elu normaalsus. Armastusel rajanevad suhted koos usu kuulutamisega 
ja sellest sündivate kontaktidega ning osaduseluga moodustasid algkristluse argi-
päeva. Nii saab see olla ka täna. Kristluse elu on iseenesest misjonielu siis, kui ta 
on eluna õige.

2) Kristlased kasutasid oma tegevuseks ja kuulutuseks ära impeeriumi poolt loo-
dud positiivseid tingimusi. Kreeka ühiskeel ja riiklik transpordivõrgustik toimi-
sid informatsiooni kandjatena, võimaldades uute kontaktide sünni ja tegevus-
võimalused.

3) Algkristluses teati, et kulleritena on parem kasutada koguduse liikmeid. Paral-
leelselt toimis otsekui kahe võrgu süsteem, kus kogudused ühendasid üldvõrgu 
oma spetsiifilise ja usaldatava kandjaga.

4) Tekstidena loodud olemuslikult vajalik teave paljundati kiiresti, koondati 
ja säilitati paljudes omavahel ühenduses olevates, kuid iseseisvates kohtades – 
kogudustes.

5) Täielik ligipääs võrgule eeldas liitunult usu tunnistamist ja vastuvõtjailt tema 
omaksvõtmist, külalislahkust ning tähelepanu uue inimese suhtes.

6) Algkristlastele ei muutunud tekstid ega nende edastamise mehhanismid ise-
enesest vaimustumise objektiks ega mänguasjaks. Võrk oli vaid töövahend, mida 
pidi vastutustundega kasutama. Tähelepanu keskmes oli Sõna ning inimene oli 
edastatava sõnumi tõlk ja usaldusmees, vahel ka kuulutaja ja koguduse töötegija.

177



Algkristlikud pärimusliinid ja 
johanneslik kogukond

Armsad, ärge usaldage igat vaimu, vaid katsuge vaimud läbi, kas nad on 
Jumalast, sest palju valeprohveteid on läinud välja maailma. (1Jh 4:1)

Algkristlikud pärimusliinid kujunesid aja jooksul mitmekihiliseks ja mitme-
suunaliseks, mille üks näide on esimese sajandi lõpul eristuv johanneslik kogukond. 
Johanneslik kirjandus ja kogukond markeerivad algkristluse komplitseeritud akordi 
nii ajalooliselt hilisena, teoloogiliselt ja kirjanduslikult mitmekesisena kui sotsioloo-
giliselt keerukana.

Jeesus-rahva selle haru usust, elust ja usuelust saab ettekujutuse evangeeliumi, 
kolme kirja ja Ilmutusraamatu alusel. Nende kirjutiste ja varajaste suuliste päri-
muste põhjal on püütud taastada selle grupi ajalugu, mida on nimetatud nii johan-
neslikuks kogukonnaks, koguduste grupiks või johanneslikuks kooliks.315 Seejuures 
kujutatakse johanneslikku kirjandust selle grupi aastakümnetepikkuse vaimse töö 
viljana, mis sai lõpliku kuju esimese ja teise sajandi vahetuse paiku. 

315	Jürgen Becker vaatleb johanneslikku kogukonda kombineeritud nimetuste Schule ja Gemein-
deverband abil (Becker 1991: 47–50). Sarnasust antiiksete koolide praktikaga meenutavad 
evangeeliumis olevad Jeesuse dialoogid üksikisikutega, näiteks Nikodeemosega, ja gruppi-
dega, näiteks niinimetatud juutidega. Raymond E. Brown seostas johannesliku kogukonna 
eriti lähedalt anonüümse jüngriga, keda Jeesus armastas, ja nimetas seda armastatud jüngri 
kogukonnaks. Paljud eksegeedid on püüdnud rekonstrueerida johannesliku kogukonna 
hüpoteetilist ajalugu. Selle kogukonna arenguloo käigus anti Jeesuse pärimustele uus vorm. 
Esimese sajandi lõpul sai johanneslik pärimus redaktsioonide tulemusel evangeeliumi lõp-
liku kuju ning kirjutati ka kogukonna tarbeks vajalikud õpetuslikud kirjad. Johannesliku 
kogukonna kujunemisloo selgitamiseks kasutatakse ka skeeme (nt Becker 1991: 60 ja Brown 
1979: 165–169). Brown pühendas johannesliku koolkonna teemale omaette raamatu (The 
Community of the Beloved Disciple. 1979). Ettepanekuid selle koolkonna ajaloo selgitamiseks 
lisandub pidevalt. 

6



179

6.1. Kogukonna ja kirjanduse põimunud suhe.316

Johannesliku kogukonna geograafilist asuala on paigutatud nii Süüriasse kui ka 
Väike-Aasiasse. Süüria poolt võiks rääkida suurem lähedus Palestiinale, mille 
olustikku evangeelium teadlikult kajastab. Väike-Aasia johanneslike koguduste 
kodupaigana on tõenäolisem vähemalt kolmel põhjusel. Esiteks oli Väike-Aasias 
kujunenud linnakoguduste võrgustik, Efesos oli aga üks Pauluse tegevuse keskusi. 
Pauluse kristoloogia mõju jätkub Kolossa ja Efesose kirja hümnides ning Johannese 
evangeeliumi Logos-hümni kujunemist on kõige loomulikum põhjendada Pauluse 
koolkonna kirjutiste tundmise ja kasutamise alusel.317 Teiseks olid Efesoses jälgita-
vad Ristija Johannese algatatud usulise liikumise jäljed (Ap 19:1–8) ning Efesosega 
on seotud ka vanakiriklik pärimustik. Kolmandaks olid Ilmutusraamatu esmased 
adressaadid seitse Väike-Aasia kogudust.318 See oli kontekst, mis oli autorile tuttav 
ja kus tema sõnum oli mõistetav. Kogudused olid tagakiustamiste surve all ning 
Ilmutusraamat kutsub usku tunnistama ja pakub julgustust.

Kristlaste vaenamine Väike-Aasias toimus 30 aastat peale keiser Nero hirmu-
tegusid Roomas. Kui Nero-aegne tagakiusamine aastal 64 pKr oli rohkem afek-
tiivne, siis keiser Domitianuse valitsusaja lõpu aktsioon oli keisrikultusega seotud. 
Kuna sellel oli ideoloogiline põhjus, siis omandas see ka usulise tähenduse.319 Enim 
avaldub keisrikultusega seotud kristlastevastase terrori toime Johannese Ilmutus-
raamatus. Ilmutusraamatus kasutatud kujundid toetuvad Vanale Testamendile ja 
eeldavad selle tundmist.320 Raamatu üks läbiv rõhuasetus on oma usu tunnistamises 
püsima jäämine ning Jumala loova ajaloo lõpule viimine (Tasmuth 2020: 178–188).

a) Evangeeliumi ja kirjade eripära ning seos kogudustega

Esimese sajandi lõpul kuju saanud johanneslik kirjandus on Jeesusest tunnistavate 
pärimuslike trajektooride teoloogiliselt selgelt eristuv kristalliseerunud akord. Kir-
janduse keskmes on kõrgkristoloogilise rõhuga evangeelium, millega kaasnevad 
316	Johannesliku kogukonna, selle pärimusloo, johannesliku kirjanduse sünni ja autorluse alaste 

hüpoteeside põhjalikku esitust vaata Tasmuth 2004.
317	Jeesuse allatulemist kirkusest (katabasis), kannatamist, ülesminemist ning ausse naasmist 

(anabasis) ning sellega liituvaid elemente, nagu loomisel osalemist, saab jälgida, kui lugeda 
järjekorras: 1Kr 8:6 ja Fl 2:5–11, seejärel Kl 1:15–20, siis Ef 1:3–14 ja lõpuks Jh 1:1–14.

318	Ilmutusraamatu algus sarnaneb kirjade kogumikule, mis on saadetud Efesose, Smürna, Per-
gamoni, Tüatiira, Sardese, Filadelfia ja Laodikeia kogudustele (Ilm 2:1–3:22).

319	Domitianus Flavius (51–96 pKr), Vespasianuse noorim poeg ja Tituse vend, valitses keisrina 
81–96 pKr ning kristlaste tagakiusamised olid perioodil 93–96 pKr. Domitianus hukati opo-
sitsiooniliste vandenõulaste poolt ning temaga lõppes Flaviuste esimene dünastia. 

320	Ilmutusraamatu mõistmise jaoks vajalikud allikad on Pentateuh, aga ka apokalüpsise ele-
mentidega Taanieli raamat ning 2. sajandist eKr pärinevad Makkabeide raamatud (Tasmuth 
2020: 178–188).

6.1. Kogukonna ja kirjanduse põimunud suhe



180

kirjad on nagu selle kommentaarid ajal, mil koguduste sisemises olukorras on toi-
munud muutusi. Evangeelium on saanud lõpliku kuju aastail 90–95 pKr, mil kogu-
duse eraldumine sünagoogist on jõudnud lõpule. Kirjade koostamise ja saatmise 
saab paigutada aastaisse 100–105 pKr (Kysar 1992: 908–909).321

Enamik evangeeliumis olevaid Jeesuse dialooge on suunatud kogudusest välja-
poole. Ka nn juutide kui Jumala hüljanud heebrealaste grupp on selles mõttes väl-
jaspool kogudust. Jeesuse jüngrite ringides peetud kõned „omadele“ peatükkides 
13–17 on suunatud siseringile. See on peen kirjanduslik võte, sest teadlikult luge-
miseks mõeldud tekstina on need kohe kavandatud ka laiemale avalikkusele.

Kolme Johannese kirja ülesanded on ilmselt olnud: (1) kristoloogiliste väär-
arusaamade vastu võitlemine; (2) pareneetiliste selgituste lisamine evangeeliumi 
kasutamisel kerkinud küsimustele; (3) johanneslikes kogudustes tekkinud vastakate 
inimsuhete lahendamine. Seega sarnanevad kirjad pauluslike karjasekirjadega, kus 
on suurem tähelepanu koguduste sisestel kõrvalekalletel ja vaimulikel nõuannetel.

Evangeelium algab prohvet Johannese tunnistusega Jeesusest. Inimeste tunnis-
tused Jeesusest, Jeesuse enda esitatavad tunnistused Isast ja Isa antavad tunnistused 
Jeesusest rajavad aluse Jeesuse kui Poja staatusele, tähendusele ja ülesandele. Sünop-
tilised evangeeliumid avavad Jeesuse tähendust ja olemust sammhaaval, Johannese 
evangeeliumis avatakse Jeesuse isik temale omistatavate tiitlite kaudu kohe alguses 
(Jh 1:29–51).322 Jeesus ise avab oma tähendust hiljem enamasti mitmete „mina 
olen“-laadi vormelite kaudu. 

b) Prohveti teema ja tunnistus Jeesusest

Iisraeli rahvas paistab silma selle poolest, et ta jaksab oodata, loota ja selle nimel 
olevikku välja kannatada. Üheks usku kinnitavaks ootuseks oli Deuteronomiumis 
olev lubadus läkitada tulevasil päevil veel üks suur prohvet:

Ma äratan neile ühe prohveti nende vendade keskelt, niisuguse nagu sina, ja ma 
panen oma sõnad ta suhu ja ta räägib neile kõik, mis mina teda käsin. Ja kes ei kuula 
mu sõnu, mida ta räägib minu nimel, sellelt nõuan mina ise aru (5Ms 18:18j).

321	Johannese evangeeliumi ja kolme kirja lõpliku kuju eest võivad olla vastutavad kuni neli eri-
nevat isikut, kes kirjutasid vastavalt: evangeeliumi peatükid 1–20; evangeeliumi peatükk 21; 
1Jh kiri; 2–3Jh kiri (Barrett 1987: 258). Ilmutusraamatu kirjutaja on sel juhul ilmselt olnud 
Johannese nimega seostuva kogukonna rüpes tegutsenud viies autor.

322	Jeesuse päritolu ja tähendust esitavad nimetused selles evangeeliumi esimese peatüki „avan-
gus“ on Jumala Tall, rabi, Messias, Jeesus, Joosepi poeg Naatsaretist, Jumala Poeg, Iisraeli 
kuningas, Inimese Poeg.

ALGKRISTLIKUD PÄRIMUSLIINID JA JOHANNESLIK KOGUKOND



181

Suurel määral vastab ootustele Jeremija, kelle kutsumissündmuse sõnastuses323 
on Jumala lubadus anda oma sõnad prohveti suhu (Jr 1:4–12). Jeremija neelas 
Jumala sõnu (Jr 15:16) ja tema kirjutaja kirjutas kaks korda üles Jumala käest saa-
dud sõnad (Jr 36).324 See mõttepärand säilus juutidest algkristlastel. Johanneslikes 
ringkondades sündis veendumus, et Jeesus ei olnud lihtsalt üks prohvet (a prophet), 
vaid see prohvet (the prophet), kellest Pühakiri kõneleb. Prohvetluse täitumus näh-
tub selles, et Mooses ei andnud leiba, aga Jeesuse Isa annab rahvale tõelise leiva tae-
vast.325 Mõned rahva seast ütlesidki, et Jeesus on tõesti see prohvet326 ning Samaaria 
traditsioon kirjeldabki naist ütlemas Jeesusele, et ta on prohvet.327

Jeesust mõisteti mitmel tasandil, sealhulgas Jumalast läkitatud ning tegelik-
kuseks saanud sõnana. Esmalt avab proloog sõna tähendust osalemisena loomis-
protsessis, siis eluna, valgusena, lihaks saanuna, armu ja tõe toojana ning Isa ilmuta-
jana. Teiseks on Jeesuse sõna sama, mis Jumala sõna, mida ei saa kõrvale jätta ilma, 
et selle kohta aru päritaks. Nii esitas seda juba Toora (5Ms 18:18).328 Kolmandaks 
tõendab Jeesus oma sõnaga, et pühad kirjad tunnistavad temast ja tema sõnad juba 
ongi vaim ja elu (Jh 5:39, 6:63). Need väljendused kujundavad pildi Jeesusest kui 
mitte üksnes esimest Moosest ületavast teisest Moosesest, vaid ka kui eshatoloogi-
liste ootuste täitjast (Boismard 1993: 127–133).

c) Au ja meelevald

Mis peitub nendes sõnades ja kuidas need meid mõjutavad? Muistsetes Vahemere 
maades usuti, et väärtused ja hüved – nii ainelised kui mitteainelised – on maailmas 
olemas lõplike hulkadena. Sellest hulgast millegi või mingi osa omandamine saab 

323	Jeremija kutsumissündmuses on Moosese iseloomustust meenutavaid seiku. Jumal lubab 
Moosesele ja Aaronile õpetada, mida nad peavad rääkima ja tõotab Moosesele olla selleks, kes 
Aaronile sõnad suhu paneb (2Ms 4:10–16). Metafoori kasutades öeldakse, et Jumal lubab 
Moosesel olla vaaraole lausa Jumalaks ja Moosese vend Aaron saab talle prohvetiks (2Ms 
7:1–2).

324	Mooses kirjutas teist korda üles Jumala sõnad Iisraelile (2Ms 20 ja 34) ning Baaruk pidi kir-
jutama kaks korda üles Jeremija suust saadud kirja sõnad (Jr 36).

325	Jh 6:30–33.
326	Jh 7:40–42 sõnastuses lisab artikkel sõnale prohvet rõhku juurde, mis laseb seda väljendit 

mõista kui viidet sellele oodatavale prohvetile (ὁ προφήτης).
327	Jh 4:19.
328	Deuteronomiumi mõttega selgepiiriliselt sarnane on Jeesuse kõnes sisalduv täitumuse mõte: 

„Kes lükkab minu kõrvale ega võta vastu mu kõnet, sellel on juba kohtumõistja. Sõna, mis ma olen 
rääkinud, see mõistab tema üle kohut viimsel päeval, sest mina ei ole rääkinud iseenesest, vaid Isa, 
kes on minu saatnud, on andnud mulle käsu, mida ma pean ütlema ja mida ma pean rääkima. Ja 
ma tean, et tema käsk on igavene elu. Mida mina räägin, seda ma räägin nõnda, nagu Isa mulle 
on öelnud“ (Jh 12:48–50).

6.1. Kogukonna ja kirjanduse põimunud suhe



182

toimuda vaid kellegi teise osa vähendamisena. Hüvede ja väärtus(t)e hulk on loo-
mise järel püsiv.329 Nii mõeldi ja tunti ka algkristlikes kogukondades.

Kaasaegse majanduskasvu idee koos lisaväärtusteooriaga sündis alles 18. sajandil 
Adam Smithi sulest. Kuna Vahemere maade vaates sai kellegi hüve kasvada vaid kel-
legi teise inimese hüve kahanemise arvel, töötasid auväärsed inimesed oma hüvede 
säilitamise ja mitte akumuleerimise nimel (Esler 1994: 35).

Väärtuste hulgas oli ja on au mõistel kaalukas koht. Au on isiku taju endast, 
arusaam oma sotsiaalsest väärtusest. Keskne on küsimus, kuidas hinnatakse isikut 
esmajoones selle grupi poolt, kus ta elab ja töötab. See on grupp, kus möödub suu-
rem osa elust ja kus toimivad inimestevahelised suhted. Auga käib kaasas tunnus-
tuse nõudlus (Esler 1994: 25). Tunnustus kinnitab, et inimene on grupi liikmete 
poolt austatud. Tunnustust saab avaldada mitmeti ning väärikas päritolu on au üks 
kaalukas osa. Juutidel väljendab Aabrahamist pärinemine au liini või teisisõnu au 
lugu eriti tugevasti.330

Matteuse evangeelium alustab Jeesuse au esitamist pärinemisliiniga Aabraha-
mist. Luukas seob alguse Aadamaga ja Johannes asetab Jeesuse kirkuse Logos-hümni 
raamistuses enneolemisse ehk pre-eksitentsesse seisusesse. Selles mõttes ületas johan-
nesliku kogukonna vaade Jeesusele juudi tarkuskirjanduse selle aspekti, mille koha-
selt Jumal lõi tarkuse enne muud loodut.331 Ent juba Pauluse koolkonna kirjade 
hümnid hakkasid esitama Jeesuse au ka maisele elule järgevas olemises ehk järel-
olemises.332

329	Jaakob esitas end oma isale Iisakile petlikult Eesavina, et pärida isa õnnistus. Jaakobi pettus 
tuli avalikuks ja Eesav küsis isalt, kas sel pole hoitud tema jaoks veel eraldi õnnistust ja kas see 
Jaakobile antu on ta ainus õnnistus? Jutustuse süžeest selgub, et nii see oligi (1Ms 27:1–40). 
Õnnistuse olemasolev määr oli Jaakobile edastatud.

330	Johanneslikus algkristluses võib märgata Aabrahami tähenduse vähenemist õndsusloos. Juu-
did toonitasid oma pärinemist Aabrahamist, ent esmalt Jeesus vaidlustas selle väite ütlusega, 
et praegused juudid ei tee Aabrahami tegusid. Juudid küsivad Jeesuselt, kas ta on suurem 
kui Aabraham. Jeesus vastas, et enne kui oli Aabraham, olen mina (ἐγὼ εἰμί), viidates oma 
enneolemisele Aabrahami suhtes. Evangelisti poolt valitud oleviku ajavorm suunab mõtted 
koguni Jeesuse püsivale ehk ajatule olemisele. Kolmas aspekt avaneb Jeesuse lauses, et Aabra-
ham tundis suurt rõõmu sellest, et ta saab näha Jeesuse päeva – ja ta nägi seda ning rõõmustas 
(Jh 8:56). Nende vaadate alus võib olla umbes 70–120 pKr kirjutatud Aabrahami apoka-
lüpsi 29:14–31 esitatud vaade, mille kohaselt Aabraham sai nägemuse lõpuaegade kohta, 
mil Jumal saadab oma valitu oma rahvast kokku koguma. Sotsiaalses mõttes saab järeldada, 
et nüüd on käes aeg, mil usk Jeesusesse on suurem ja tähtsam kui Aabrahamist pärinemine 
(Esler 1994: 88–89).

331	Õpetussõnad 8:22–31 esitab tarkust kui Jumala lemmiklast, kes oli enne loomist olemas ja 
mängis nagu Jumala lemmiklaps. Võrdlevalt küsib Jumal Iiobi raamatus inimeselt Iiobilt, kus 
olid sina siis, kui mina rajasin maa (Ii 38:4). 

332	Jeesuse niisugust post-eksistentsi esitavad juba Fl 2; Kl 1; Ef 1.

ALGKRISTLIKUD PÄRIMUSLIINID JA JOHANNESLIK KOGUKOND



183

Johannese evangeelium esitab Jumala varjatud au kohalolu Jeesuses ka tema 
maise elu ajal, koguni lihas olemise ajal. Seda said erilisel viisil näha ehk tunnetada 
vaid vähesed meie-vormis esitatud inimesed: Ja Sõna sai lihaks ja elas meie keskel, ja 
me nägime tema kirkust nagu Isast Ainusündinu kirkust, täis armu ja tõde (Jh 1:14). 
Kohe lisatakse, et Jumalat on näinud vaid Ainusündinud Poeg. Eraldi pävib tähele-
panu mõte, et ka kannatuse kaudu oli Jeesuse taevase au taipamine võimalik – ent 
üksnes neile, kes taipasid evangeeliumis peituvat ilmutust.333 Selles mõttes ilmneb 
johanneslikus kirjanduses kogukonna diskussioon gnoosisega ja selle peen tõrju-
mine. Gnostilise mõtteviisi sõnavara kasutatakse hoopis nii, et selle petlik „kõrgem“ 
mõistmine suunatakse Jeesusele ning pööratakse seetõttu gnoosise enda vastu. 

Kõikides evangeeliumides avatakse sündmusi, kus Jeesus kõneles ja tegutses 
meelevallaga, mis erines kirjatundjate ja variseride omast. Vanim kirjalik märge 
sidus Jeesuse meelevalla koguni tema uue õpetusega (Mk 1:27). Johannese kogu-
konna kohaselt saab Jeesuse vägi (ἐξουσία) maailmale ilmsiks tema imetegudes ehk 
tunnustegudes ehk märkides (σημεῖον; ld signum). Esimene märk on Kaana pulmas 
tehtud imetegu (Jh 2:11), teine kuninga ametimehe terveks tegemine (Jh 4:54). 
Edasi Jeesuse tehtud tunnustähti otseselt numbriliselt ei loendata. Erilisel kohal on 
viimane imetegu, Laatsaruse ülesäratamine surnuist. Selle sündmuse tõttu hakkasid 
paljud juudid Jeesusesse uskuma ning Suurkohus ja ülempreestrid said just sellest 
tõuke Jeesuse hukkamiseks (Jh 11:45–53). Ent siis, evangeeliumi lõpus, viidatakse 
korraga kõikidele imetegudele öeldes, et Jeesus tegi jüngrite ees veel palju tunnus-
tähti, mis ei ole sellesse raamatusse kirja pandud.

Evangeeliumi lõpus avatakse selle kirjutamise eesmärk: need tunnustähed on 
kirja pandud selleks, et te usuksite, et Jeesus on Kristus, Jumala Poeg, ja et teil uskudes 
oleks elu tema nimes (Jh 20:30–31). Siin saab lõngad kokku sõlmida. Johannese 
evangeeliumi lõpu sõnumiga sai lõpule viidud Pauluse poolt aastakümneid varem 
kujundatud evangeeliumi mõiste määratlus: evangeelium on Jumala vägi, mis teeb 
selgeks Jumala õiguse, mis on päästeks igale uskujale, ning usust õige saab usust 
elama (Rm 1:16–17).

Lõpetuseks: suurimal määral avaldub Jeesuse vägi talle Isa poolt antud meele-
vallas kohut pidada, omaenda elu anda ja võtta ning anda elu igaühele, keda Isa  
on talle andnud. Jeesuse meelevald hõlmab ka tema kui Poja vaba asendit Isa ees. 
See vabadus avaldub otsuses võtta vastu Isa poolt Pilaatusele antud meelevald teda 
vabaks lasta või risti lüüa.334 

333	Johannese evangeeliumi esituses sai ka ristist Jeesuse ülendamise koht. Siin on viide Jeesuse 
üles tõstmisele kõrgele ristpuule sarnaselt vaskmaole, kelle Mooses puu peal kõrgele üles tõstis 
(Jh 3:14). Evangeeliumis viitab üles kõrgele tõstmine samas ülendamisele.

334	Vastavalt Jh 5:27; 10:18; 17:2 ja 19:10–11.

6.1. Kogukonna ja kirjanduse põimunud suhe



184

6.2. Johanneslik kristlus oma keskkonnas

Johannesliku kirjanduse autorid on eriti selgelt väljendanud nii oma usulist iden-
titeeti, seda ilmestavaid termineid kui ka endi seost ümbritseva maailmaga. Johan-
nese evangeeliumi ja kirjade valmimise 60–70-aastane ajaline distants Jeesuse ja 
esmaste jüngrite ajast ning tõenäoline Efesose keskkond võimaldavad kujundada 
johannesliku kristluse kujunemisloost oletusliku pildi:

Palestiina juutluse rüpes vormunud pärimusele anti aastakümneid hiljem evan-
geeliumi žanriline kuju. Ajaks peale juudi sõda oli selgunud, et suurem osa Palestiina 
juutlusest oli Jeesuse hüljanud. See kurb järeldus võis olla põhjus nn juutide kui 
Jeesuse oponentide kategooria sissetoomisele teksti. Omaette küsimus on Johannese 
nimi. Millist Johannest mõeldi, kui evangeeliumist ja kirjadest said Johannese evan-
geelium ja Johannese kirjad? Varajases pärimusloos oli ilmselt silmapaisev tähendus 
Johannesel, Sebedeuse pojal, keda aga Johannese evangeelium nimeliselt kordagi ei 
maini.335 Hilisemad pärimused teavad Efesoses elanud presbüter Johannest, kes ei 
olnud samane apostel Johannesega. Teise ja kolmanda Johannese kirja autor nime-
tabki end presbüter Johanneseks. Johannese evangeeliumiga, kirjadega ja Efesoses 
paiknenud kogukonnaga seostubki teooria johanneslikust kogukonnast või koolist, 
kus pärimust Jeesusest edastati ja täiendati ning kus evangeelium ja kirjad aasta 100 
paiku oma kuju said.

Evangeeliumi ja kirjade redaktsiooniline lõppvaatus ilmselt Efesoses seadis johan-
nesliku kogukonna ette ülesande anda evangeeliumile diasporaa olukorras oma ees-
märki täitev vorm. Sajandi vahetuse ajaks oli kogukonnas juute ja „kreeklasi“,336 
igapäevases suhtlemises oli juutidest liikmetel osadus sünagoogiga katkenud, mil-
lest kõneleb sünagoogist väljaheitmise (ἀποσυνάγωγος) kartuse teema tagasivaatav 
sisse kirjutamine Jeesuse aja sündmustesse.337 Seetõttu kõnetati evangeeliumi kaudu 
335	Ainus Johannese-nimeline isik on neljandas evangeeliumis tähtsal kohal olev Ristija Johan-

nes, keda nimetatakse juba proloogis (Jh 1:6). Implitsiitne viide jünger Johannesele on avas-
tatav teadlikule lugejale alles epiloogis, kus öeldakse, et Sebedeuse pojad olid seitsme jüngri 
seas, kellele surnuist üles äratatud Jeesus Galileas ilmus. Need olid Siimon Peetrus, Toomas 
(Kaksik), Naatanael, Sebedeuse pojad ning veel kaks nimetamata jäetud jüngrit (Jh 21:1–2). 
Lugeja peab seal Johannese ära arvamiseks teadma pärimusest või sünoptilistest evangeeliu-
midest seda, et Sebedeuse pojad olid Johannes ja Jaakobus. Samas ilmestab Johannese evan-
geeliumi teoloogiat ja seega ka kogukonda teksti mitmekihiline otse ütlemiste (eksplitsiitsus) 
ja kaude vihjamiste (implitsiitsus) kombinatsioon. 

336	Kreeklaste kaudu viidatakse ka teistele rahvastele, keda suhtlemisel ühendas kreeka keel. 
Evangeeliumis on „Jeesuse aja“ maailmas tähelepanuväärne misjonimõtte jaoks oluline viide 
kreeklastele, kes tahtsid Jeesust näha (Jh 12:20–23).

337	Pimedana sündinud mehe vanemad kardavad sünagoogist väljaheitmist (Jh 9:22). Isegi pal-
jud ülemad, kes hakkasid Jeesusesse uskuma, ei julgenud seda tunnistada, et neid sünagoogist 
välja ei heidetaks (Jh 12:42). Niisugust sotsiaalset praktikat Jeesuse tegevuse ajal tõenäoliselt 
veel ei olnud. Seda ei maini ka teised evangeeliumid.

ALGKRISTLIKUD PÄRIMUSLIINID JA JOHANNESLIK KOGUKOND



185

ka ümbruskonna hellenistlikku maailma. Pika pärimusloo ning ka kirjaliku evan-
geeliumi tõesuse kinnitajaks sai aga salapärane anonüümseks jäetud jünger, keda 
Jeesus armastas.338

Johannese evangeelium esitab palju põhjalikumalt kui teised evangeeliumid jün-
ger Toomast. Egiptusest Nag Hammadist leitud koptikeelne Jeesuse 114 lausest 
koosnev evangeelium kannab Tooma nime. Tõenäoliselt on see teisel sajandil kir-
jutatud teos olnud algselt kreekakeelne. Johannesliku grupi ja Tooma kirjanduse 
alusel ettekujutatava nn Tooma-kristlaste grupi vahel on mitmeid seoseid. Ühel 
pool on Johannese evangeeliumi sõnumi esitusviis ja jünger Tooma märkimisväärne 
tähtsus selles ning teisel pool Tooma evangeeliumi sõnum.339 Nii nagu Johannese 
evangeeliumiga, on ka Tooma evangeeliumiga seotud kirjanduslik grupp.

Tooma evangeeliumi ja teiste Tooma nimega seotud teoste sünniaeg teisel sajan-
dil ei välista seda, et Johannese rühmitusel ja Tooma rühmitusel olid esimesel sajan-
dil kokkupuuted. Ei olegi mõeldav, et Tooma kirjandus sündinuks eraldi ja hil-
jem justkui iseendast. Johannesega seotud algkristlus ja Toomaga seotud liikumine 
ilmestavad vaid Jeesus-pärimuste suulise ja kirjaliku ajaloo keerukust. See on üks 
näide sellest, kuidas samalaadsused, sarnasused ja erinevused voolasid Jeesus-rahva 
laias voolusängis. Ülevaadet Tooma evangeeliumist ja vastavast kirjandusest saab 
lugeda Jaan Lahe artiklist „Uku Masingust Tooma evangeeliumi uurijana“ (Lahe 
2009: 92–108). Ülevaadet Johannese evangeeliumist ja kirjadest ning jünger Tooma 
ja Johannese evangeeliumi seostest saab lugeda autori dissertatsioonist (Tasmuth 
2004).

a) Teoloogilisi vastuseid otsimas

Johannese nime kandvat evangeeliumi lugedes võib alul jääda märkamata, missu-
gune mitmekesisus ja tähenduste komplekssus on peidus näiliselt lihtsa ja kergelt 
loetava teksti taga. Siin saab nähtavaks autori ja viimase redaktori ajaloo-, filosoofia-

338	See jünger oli Jeesuse lähedal õhtusel söömaajal (Jh 13:23–26) ning evangeeliumi lõpus 
(Jh 21:20–24). Peatüki 21 jutustuselõnga analüüsides näib, et evangelist tahtis „peita“ selle 
jüngri, keda Jeesus armastas, kahe anonüümseks jäetud jüngri hulka (Jh 21:2). Nii kuju-
nes sellest jüngrist korraga Jeesuse tegevuse aja sündmuste ning evangeeliumi teksti tõesuse 
tõendaja 60 aasta tagant. Teda kujutatakse korraga Jeesuse ja evangeeliumi teksti lõpetamise 
kaasaegsena.

339	Jünger Tooma iseloomustusega Johannese evangeeliumis saab tutvuda Randar Tasmuthi väi-
tekirja põhjal (Tasmuth 2004: 201–206). Toomast avavale peatükile järgneb „jüngri, keda 
Jeesus armastas“ ja jünger Tooma iseloomustuste võrdlus peatükis „Comparison of the cha-
racterizations of the Beloved Disciple and Thomas“ Tasmuth 2004: 206–209).

6.2. Johanneslik kristlus oma keskkonnas



186

ja sotsioloogiaalane pädevus koos selge teoloogilise sihipäraga aidata inimesi usule 
Jeesusesse Kristusesse, et neil uskudes oleks elu tema nime sees.340

Evangelistil on olnud eriline oskus kõneleda „kosmosele“ ehk „maailmale“ ja 
asetada see nii Jumala õndusloo laia vaatesse kui ka koguduse argipäeva ehk krist-
lase igapäevaelu kontekstidesse.341 Esimene tõsiasi on see, et maailm on Sõna läbi 
loodud, Sõna läbi on olemas ka elu ja valgus, kuid pahupool on see, et maailm 
ei tundnud valgust ära ega võtnud teda vastu. Ka omadeks peetud juudid mitte 
(Jh 1:1–11). Kuid need, kes Jumala läkitatu vastu võtsid ja Jumala lasteks said, and-
sid sellega tunnistuse, et see on võimalik (Jh 1:12), seega on ka kristlaste elu selles 
maailmas, kes teda ära ei tundnud, võimalik. Niisuguse kinnituse sai enda kohta 
johanneslik kogukond. Johannes ei pea vajalikuks maailma kui niisuguse pikemat 
kirjeldamist, vaid selgitab, kuidas Jumal ka talle selja pööranud maailma armastab 
ja kuidas kogudus selles maailmas püsida saab (Jh 3:16).

b) Armastus, õigus, tõde, vale ja vaimude eristamine – 
milles need seisnevad ja kuidas need suhestuvad?

Jumal armastab loodud maailma omaenda, üksnes temale omase armastusega. Kui 
aga inimesed selle maailma poolt pakutavat himustama hakkavad ja selle mõju alla 
satuvad, on see neile oht ning selle eest hoiatavad autorid nii evangeeliumis kui 
kirjades: Ja maailm kaob ja tema himu, aga kes teeb Jumala tahtmist, püsib igavesti 
(1Jh 2:17).342 Suhe maailmaga olgu aga jüngritel sama, nagu on Jumalal Isal ja Pojal 
Jeesusel. See suhe on niisugune, mis avaldub armastuses: Sellest tunnevad kõik, et te 
olete minu jüngrid, kui te üksteist armastate.343 Ja seda ka siis kui maailm jüngreid 

340	Sellele salmides Jh 20:30–31 antud eesmärgile on allutatud nii evangeeliumi kompositsioon, 
teemade valik, terminite kasutus kui ka hingehoidlik toetamine ja tulevikulootuse kinnita-
mine (Jh 21:24–25).

341	Nimisõna κόσμος rikka tähendusvälja hulka, mis oli esimeseks sajandiks kujunenud klas-
sikaliste kirjanike, ajaloolaste ja filosoofide käe läbi, kuuluvad nii neutraalsetena kui mingi 
hinnangulise suunisega järgnevad sõnakujundid: kord, korrastatus, käitumine, hea kord, hea 
käitumine, kaunistus, ornament, maailm ehk universum ja ka inimkond (An Intermediate 
Greek-English Lexicon. 1991. Liddell and Scott: 446).

342	Evangeeliumi ja kirjade autorkond ei vaata ümbritsevat maailma mitte niivõrd ühiskonna-
teadlase, vaid teoloogi vaatekohast. Maailmal on Jumala looduna ka positiivne tähendus, 
mida Jumal päästa soovib nende kaudu, kes oma vaba tahtega Jumala lasteks saada soovivad. 
Ent Jumalale selja pööramine on allakäigu põhjus kõikide sellest tulenevate tagajärgedega 
(Barrett 1987: 257). Johanneslik teoloogia jätkab maailma vaatlust Pauluse õpetuse joonel 
(Rm 1:18–32). Ning nagu näitab võrdlus, kordab 1Jh kirja autor ka Pauluse väljendust prae-
guse maailma pale möödumisest teravamas vormis (1Kr 7:31 ja 1Jh 2:17).

343	Armastus saab tegelikkuseks tegudes, nii on see Jaakobuse kirja kohaselt ja ka johannesliku 
kogukonna tunde järgi: Kui nüüd kellelgi on selle maailma vara ja ta näeb oma venna olevat 
puuduses, ent lukustab oma südame tema eest – kuidas saab Jumala armastus jääda temasse? 
(1Jh 3:17).

ALGKRISTLIKUD PÄRIMUSLIINID JA JOHANNESLIK KOGUKOND



187

vihkab (Jh 13:34–35 → 1Jh 3:13). Maailmas olevate inimeste armastamine ei ole 
maailma suundumuste omaksvõtmine, selle toimingute ja meelsuse armastamine 
ega selle mõju alla sattumine.

Raskem on olukord siis, kui uhkus, elukõrkus ja Jeesusest kõrvale kallutavad 
õpetused koguduses maad võtavad. Nende õpetuste järgijad ei tunnista näiteks seda, 
et Jeesus on Kristus, Jumala Poeg ja lihasse tulnud (1Jh 1:22–23; 4:2–3; 2Jh 7–9). 
Nõnda õpetavad inimesed on eksitajad, valetajad, valed vaimud ja Messia-vastased 
ehk antikristused, kellel endil ei ole lõpuks ei Isa ega Poega. Niisugune eksitav rühm 
võib küll olla vormiliselt lähtunud „meie seast“ ehk kogudusest, ei ole aga kunagi 
päris sisuliselt olnud „meie hulgast“ (1Jh 1:19). Niisuguste õpetuste toojat ärge 
võtke oma majjagi, et mitte saada võõra ideoloogia osaliseks (2Jh 10–11).

Koguduste ja neist eraldunud gruppide vahel ei ole seega täielik ühtsus võimalik. 
Kõik eraldujad ei arvanud, et nad nüüd lakkasid olemast kristlased (Barrett 1987: 
277). Õiges usus püsivad kogudused ehk „meie“ kogesid, et eraldunute ja end täht-
saks pidajate poolt ei võeta enam „meid“ vastu ja see on kibe kogemus (3Jh 5–11). 
Ometi tehakse vahet maailma ja kogudusest eraldunute vahel. Jeesus Kristus on 
lepitusohver kogu maailma pattude eest; seda maailma ei pea maailmana armas-
tama; maailma on võimalik võita uskudes, et Jeesus on Jumala Poeg (1Jh 2:1–2, 
15–17; 5:5). Kusagil aga ei öelda, et kogudusest lahkunud grupi liikmeid ei peaks 
enam armastama, nii kehtib armastus ka 3Jh 9 viidatud Diotrefese kohta. Neid ei 
või eeskujuks võtta, vaid neile tuleb tõde selgitada.344 Johannesliku grupi teoloogia 
on selgesõnaline, ent annab tunnistust paindlikkusest, mis on vajalik maailmale 
tunnistuse andmiseks ja eksinud inimeste Kristusele tagasi võitmiseks. 

Kuidas suuta uskuda ja toimida õigesti pärast seda, kui Jeesus on ammu läinud 
Isa juurde? Maailm on täis erinevaid vaime, nii jõhkraid kui meelitavaid. Ärge usal-
dage igat vaimu, vaid katsuge vaimud läbi. Õige vaim tunnistab Jeesust Kristust 
lihasse tulnuna, inimeseks saanuna, meie keskel kindlal ajal ja kindlas kohas ela-
nuna. Õige vaim on Jumala Püha Vaim, kes toimib inimesele arvamatult, viib läbi 
Vaimust sündimise, on peale Jeesuse lahkumist saadetav teine Lohutaja ehk parak-
leet. Tema on see, kes õpetab kogudusele kõike vajalikku ja tuletab meelde Jeesuse 
sõnu. Ta toob selguse patu kohta, õiguse ja kohtu kohta, ta tunnistab Jeesusest ning 
kirgastab Jeesust (Jh 3:3–8; 14:16, 26; 15:26; 16:7–15).

344	3Jh 9–11 näitab lühidalt pastoraalkirjadega sarnanevat manitsevat hoiakut ja kannatlikkust, 
mille abil on võimalik kõrvalekaldujaid, uute gruppide moodustajaid ja ka kogudusele vastu 
töötajaid tagasi võita.

6.2. Johanneslik kristlus oma keskkonnas



188

Ekskurss 3. 

Hermeneutilisi näiteid Johannese evangeeliumi 
sümbolimaailmast ja selle tõlkimisest

Piibliõppe ülesanne on öelda Jumala suuri sõnu oma keeles. See tähendab tõlkimist 
kõige laiemas, tõlgendavas tähenduses, probleemilahenduste jadana.

Johannese evangeeliumi lugeja näeb esmalt ees-sõna ehk proloogi (pro-logos) 
Jh 1:1–14(18). Küsime, missugune on eessõna ülesanne, juhtjoon või püsiv toime345 
kogu evangeeliumi suhtes. Vastuse otsimisel kasutatakse jälle võõrsõnu nagu eks-
plitsiitsed ja implitsiitsed väljaütlemised. Leiame neile eestikeelsed vasted.

eksplitsiitne (explicit)	 otse, selgelt välja öeldav		 ehk välja öeldu
implitsiitne (implicit)	 kaude, viitamisi kaasa arvatav	 ehk kaasa mõeldu

Juba evangeeliumi eessõnas on mitmeid tähendusrikkaid sõnu otse välja öeldud, mis 
järgneva teksti lugeja jaoks on autori poolt ette mõelduna kaasa antud ja mida lugeja 
võib suuta kaasa mõelda. 

Mõni näide. Eessõnas on välja öeldud, et mis on tekkinud tema kaudu, on elu, ja 
elu oli inimeste valgus (Jh 1:3–4). Evangelist toob hiljem esile Jeesuse sõnad: „Mina 
olen maailma valgus. Kes järgneb mulle, ei käi pimeduses, vaid tal on elu valgus.“ 
(Jh 8:12). Ka see on tekstis otsene välja öeldu, kuid alles nüüd suudab lugeja mär-
gata, et Jeesuse sõnade sügavam arusaamine tuleb siis, kui eessõnas valguse kohta 
öeldust saab kaasa mõeldu. Teine näide on Jeesuse hinnang Naatanaeli kohta – Iis-
raeli mees, kelles ei ole kavalust. Mida see veel endas kätkeb, avaneb alaviitest.346 
Evangeeliumi alguses välja öeldut on evangelisti kava kohaselt vaja meeles pidada, 
sest seal esitatud sõnad, mõisted ning isikud paigutuvad jutustuse kulgedes omadele 
kohtadele. Seal nad vajavad uut seostamist ning rikastavad siis Jeesuse isikust ja 
tööst arusaamist.

On öeldud, et Markuse evangeelium Jeesuse isiku esimese esitusena saavutaks 
lühiduse ja konkreetsuse auhinna, Johannese evangeelium aga mõõtmatuse ja mõtte 
jätkumise auhinna. Oma osa selles on märkide ja sümbolite mitmekesisel kasu-

345	Eestikeelne sõna toime on sobiv ning eelistatav vaste võõrsõnale funktsioon.
346	Jeesuse välja öeldud sõna kohaselt Naatanael on tõeline Iisraeli mees, kelles ei ole valet või 

kavalust (Jh 1:47). Kuidas võiks olla lugu kaasa mõeldud tähendusega, mille taipamine 
eeldab lisateavet? Jaakobist on teada, et nii tema nimi kui tema tegu on seotud pettusega 
(1Ms 25:26; 27:36). Jaakob oli aga Iisrael (1Ms 32:29)! Kaasa mõeldud tähenduslikkuse 
kohaselt on Naatanael nagu Jaakobi vastand või Jaakobi maine taastaja ning uue Iisraeli esin-
daja – mees, kelles ei ole enam pettust.

188



189

tamisel. Evangeeliumi paremaks mõistmiseks on teoloogid jaotanud selle kaheks 
osaks vastavalt Jeesuse isikule ja tema tegudele: märkide ehk imetegude raamatuks 
(Jh 1:19–12:50) ning au ehk kirkuse raamatuks (Jh 13–20).

Esimene raamat kujutab Jeesuse avalikku ilmutust maailmale, suurele hulgale 
inimestele. Jeesus teeb esmalt tunnustähti ehk märgilisi tegusid, mis hakkavad roh-
kem või vähem usku esile kutsuma. Teine raamat esitab Jeesuse süvendatud ilmu-
tust omadele, täpsemalt määratlemata jüngrite hulgale. Johannese evangeeliumi 
teises osas kõneleb Jeesus oma kirkusest, annab jüngritele juhiseid, kannatab ning 
läheb viimaks ausse.

Evangeeliumid ja kirjad sisaldavad otse või kaudselt märke ning sümboleid või 
sümbolite aluselemente. Märkidel ning sümbolitel on sarnasused ja osalised kattu-
vused, aga ka erinevused.

Märk on üldmõiste, tunnustäht. Küsitakse, mis märgi sa annad, mida sa teed, 
mis on märgiks, et me midagi ära tunneme või usuksime? Märk peab olema selge, 
kiiresti ära tuntav, nagu orientiir. Näiteks liiklusmärgid, infopunkti tähis võõras 
raudteejaamas jms. Sellisel juhul on märgid omavahelises selgelt arusaadavas süstee-
mis. Märgil on otsene seos osutatavaga.

Sümbol on avatum ja vahel mitmetähenduslik ning mitmeti seostatav. Sümbol 
on otsekui võrdkuju mingi mõtte või mõiste tähendusvälja tähistamiseks. Sümboli 
ümber on sümbolimaailm (ingl symbolic universe), mistõttu sümboli mõistmiseks 
on vaja rohkem eelteadmisi. Mõnikord on sümbolil ühisosa märgiga, aga mitte alati.

Elu ja valgust ei saa märgina näidata, aga sümbolid on nad küll. Neist saab moo-
dustada ka usulise sümbolikombinatsiooni – eluvalguse. Rist on korraga märk ning 
sümbol. Sümbolina eeldab rist taustateadmisi, aga selle mõistmist mõjutab näiteks 
ka koht. Kui küsida juhusliku valimi alusel inimestelt, mida rist tähendab, sõltubki 
vastus kohast:

kui rist on torni otsas:	 siis ilmselt vastatakse, et see on kirik
kui rist on maja seinal:	 siis on vist tegemist palvemaja või kabeliga
kui rist on parkmetsas:	 ilmselt on see kalmu tähis ja 
				    sümboliseerib ristiinimese hauda

•	 Märgiga osutatakse sellele, mida on vaja märgata ning arvesse võtta. Liiklus-
märgid, taeva märgid jne! Märki muutes võib tekkida reaalne oht mitte üks-
nes liikluses, vaid ka teoloogias.

•	 Sümboliga osutatakse sellele, mida on raske osutada, kus on mingi meta-
foorne (ülekandeline) või muu seos. Sümbolit muutes on võimalik, et tekib 
tunnetuslik usuline avardumine.

189



190

Sümbolid on aluseks sümboolikale ja usu tunnistamisele. Sümboliteks nimetati 
kristluse ajaloos ristiusu õpetust väljendavaid lühikokkuvõtteid, mis just mõisteid 
omavahel kokku heitsid ehk sidusid, sest συμ-βάλλω tähendab kokku heitmist. 
Usutunnistus on usuline mõisteseoste kogum.347

Johannese evangeeliumis kasutab Jeesus ise ning kasutatakse Jeesuse kohta süm-
boolseid väljendusi, mistõttu tõlkimine kui tõlgendamine eeldab nii eksegeetikat 
kui hermeneutikat.

Jumala Tall esineb ainult selles evangeeliumis Jeesust tähistava sümbolina 
(Jh 1:29, 36). Meie tõlkes on Tall suure algustähega, mis on osa sümboli selgita-
misest sellele sisegrupile, kellelt eeldatakse sümboolika tundmist. Hiljem said talle 
kujutised varakristlikus kunstis korraga nii märgiks kui ka sümboliks. Järgnev mõtte-
materjal evangeeliumi algusosast jääb osaliselt avatuna ja osaliselt avatavana lugejale 
edasiseks arutluseks. Näited lõppevad mitmekihilise otse välja öeldud ja kaude kaasa 
mõeldud teabe analüüsi võimalusega:

Jh 1:41		  evangelist ise tõlgib lugejale: 
			   Messias – μεθερμηνευόμενον – Kristus 
Jh 1:42		  Siimon, sind hüütakse Keefaks – ὃ ἑρμηνεύεται – Peetrus
Jh 1:47		  tõeline iisraellane, kelles ei ole pettust. Iisrael on Jaakob 
			   (1Ms 32:29). Jaakob meenutab kõlaliselt nii sõna aqeb
		   	 (‘kand’) kui ka aqab (‘ta pettis’)
Jh 3:2		  Nikodeemos ütles Jeesusele sissejuhatuseks: 
			   sina teed märke – τὰ σημεῖα
Jh 3:3–4		  sündima ἄνωθεν – ülevalt ehk uuesti. Kuidas tõlkida seda 
			   sõna perikoobi eri salmides?
Jh 3:5		  sündima/sünnitatud saama veest ja vaimust
Jh 4:10		  ὕδωρ ζῶν → vrd Jh 7:37–39
Jh 4:12		  Jaakob (1) Samaaria naise sõnul meie isa (2) väljaosa 
			   Seekemi lähedal (1Ms 33:18–20 → vrd Jh 4:4–6); (3) Jaa-
			   kobi allikas ja muistne kaevumotiiv lauluna 4Ms 21:17–18 
			   ja nüüd siin siis taas kaev!

347	Üks esimesi algkristlikke usutunnistusi oli Pauluse lühike selgitus korintlastele 1Kr 8:6, kus 
vajavad avamist tihedad mõistelised sõnad ja väljendid, nagu üks Jumal, Isa, kõik asjad, Jeesus, 
Kristus (=Messias). Igaüks neist üksikult ja kõik koos.

190



191

6.3. Jeesus-rahva üks grupp sajandivahetuse pöördes: Jumalast, inimesest ja 
maailmast johanneslikus kirjanduses

Esimese sajandi lõpu kristlusest annavad tunnistust kolm kirjanduslikku suurgruppi: 
Pauluse koolkonnast pastoraalkirjad, Luuka kaksikteosest Apostlite tegude raamat 
ning johanneslik kirjandus.348 Kõik need on andnud alusmaterjali usutunnistuste 
vormistamisele varajases kirikus, johannesliku kirjanduse mõju sai eriliselt nähta-
vaks Nikaia-Konstantinoopoli usutunnistuses.

Evangeeliumi ja kirjade näiline dualism peidab endas teadlikult tugevat kristo-
loogilist sõnumit ajaloolise Jeesuse reaalsusest, mistõttu kogudus saab olla kindel, 
et tõde püsib meis ja jääb meiega igavesti (2Jh 2). Koguduste usku iseloomustab 
teade, et nn teoloogilist innovatsiooni ei ole vaja, sest ollakse algusest peale näinud 
ja kogenud seda, mis on põhiline, ning näiteks uus käsk ongi tegelikult juba vana ja 
teadaolev armastuse käsk, mis on olnud algusest (Culpepper 2000: 24–26).349

Sajandi lõpu koguduste autoriteet on presbüter, vanem, kes läkitab sõnumi vali-
tud emandale (2Jh 1) või koguduse vastutavale vennale Gaiusele (3Jh 1). Ei ole 
viidet, et see vanem oleks apostel. Ei ole ka teada, kas ta on ka ealt vanem isik või 
mõeldakse siin usus kogenud venda, kellel on meelevald õpetada ja anda korraldusi. 
Samuti ei ole teada, kas valitud emand tähendab niisuguse hüüdnimega reaalset 
naist koguduses, kogudust tervikuna või hoopis kujundlikku adressaati (Edwards 
2000: 124–128). Kõik variandid on võimalikud. Kui valitud emand oleks kujund-
lik adressaat, siis meenutaks see evangeeliumi ajastu kujundlikku autorit – jüng-
rit, keda Jeesus armastas. See kinnitaks autoriteetsuse kujundite jätkuvuse tähtsust 
johanneslike koguduste ajaloos. Sellisel juhul näitaks johanneslik kirjandus, et oli 
jõutud autoriteedi kuvandi ja jätkuvuse põhimõtte omavahelise sidumiseni, mis 
annab tunnistust tõest. Tõest, mis püsib meis ja jääb meiega (2Jh 1–2).

a) Miks maailma mõiste?

Maailma mõiste seob johannesliku koguduste grupi jaoks olulisi usulisi arusaamu. 
Kuidas esitab johanneslik kirjandus reaalmaailma? Missugused on autorite kosmo-
loogiliste vaadete tunnused? Missugused elemendid iseloomustavad kirjade autorite 

348	Vähemal määral iseloomustab selle aja kristlust Matteuse evangeeliumi teoloogia.
349	See salmides 1Jh 1:1–4 märgitav algus ei tähenda algust loomise mõttes. See algus viitab kõige 

kesksemale, Jeesus Messiale, seega Jeesus-sündmusele ehk Jeesuse maailma ajaloos osalemise 
ajale. Temast andis Logos’e kujul teada juba evangeeliumi algus. Kuid nüüd oleme ka „meie“ 
ehk johanneslik kogukond olnud selle sündmuse juures. Meil on olnud jünger, kes sellest 
kõigest tunnistab ja meie teame, et see tunnistus on tõene (Jh 21:24). Meil on kogemus, mis 
tagab õndsusloolise jätkuvuse ning nüüdsest alates on koguduste elus jätkuvusel täita asenda-
matu ülesanne. 

6.3. Jeesus-rahva üks grupp sajandivahetuse pöördes



192

vaadet Jumala, inimeste ja maailma suhetele? Mille poolest erinevad nende arusaa-
mad teisete Uue Testamendi autorite omadest?350

Lähtun seisukohast, et Johannese kirjad ei esita eriliselt omapärast käsitlust 
Jumalast, kes on kõige Looja ning Jeesuse Kristuse Isa. Jeesust vaadeldakse rõhu-
tatult lihasse tulnuna ning tõe tunnetuse toojana. Kosmos on aga uudne termin ja 
vajab selgitust.

b) Sõna kosmos kasutamisest 1Jh kirjas

Evangeeliumit lugenu võib mäletada, et sõna kosmos ei kasutata ühesainsas tähendu-
ses. Kuid kirjade kosmoloogia ei ole piiratud üksnes sõna kosmos kasutamisega, vaid 
osutub keskseks lähtepunktiks maailma puudutava pildi kujundamisel, mille juures 
saab eristada nelja erinevat aspekti:
1) füüsi(ka)line loodud tegelik reaalmaailm, milles kõik inimesed elavad,

2) kõik inimlikud olendid ehk inimesed üldiselt,

3) need inimesed, kes ei usu Jumalasse,

4) jumalatu tegelikkus laiemalt, mis on opositsioonis Jumalaga.

1) Füüsiline maailm on see neutraalne tegelikkus, milles inimesed elavad, ning 
autor selgitab, kuidas usklik peab seda maailma kasutama. Selle maailma vara 
hulka kuuluvad ka hädavajalikud elatusvahendid, mis jagunevad ebaühtlaselt. 
Nii öeldaksegi 1Jh 3:17, et elatusvahendeid on vaja jagada kaasinimestega. Maa-
ilma õige kasutamine armastuses kätkeb endas ka selle maailma vara jagamist 
puudustkannatajatega.

2) Inimeste maailm üldisena näib samuti moraalselt neutraalsena. Ent alati see 
nii ka pole, kuna selles valdkonnas toimivad ka valevaimud, kes ei ole Jumalast. 
Tõusnud on palju valeprohveteid, kes inimesi eksitavad ja annavad märku sellest, 
et antikristus on selles maailmas ehk inimeste keskel (1Jh 4:1–4; 2Jh 7). Valevai-
mud ei tunnista Jeesust Kristust lihasse tulnuna ehk sellesse maailma sündinuna. 
Lihaks saanud Sõna on Jeesuses küll tulnud maailma ja inimeste keskele, ent ka 
antikristus on tulnud oma Kristuse-vastast mõju avaldama.
3) Jumalasse mitte uskuvad inimesed. Jumal on läkitanud oma Poja maailma, et 
inimesed Poja läbi elaksid (1Jh 4:9). Ent ilmsiks saab ka niisuguste inimeste 
hulk, kes ei usu Jumalat ja Jumala poolt maailma läkitatud Jeesust (1Jh 3:1). 

350	Mida võiks mõista kosmoloogia all selle sõna nüüdsest kasutamisest lähtudes ja kas niisugune 
lähenemine on õigustatud? Eeldan, et neid kirju ei kirjutatud sooviga arendada mingit erilist 
nn kosmoloogiat. Seetõttu võib eeldada, et kosmoloogia on meie aja selgitustermin Jumala, 
inimese ja kosmoseks nimetatava realiteedi suhete jaoks.

ALGKRISTLIKUD PÄRIMUSLIINID JA JOHANNESLIK KOGUKOND



193

Need inimesed ei tunne ära Jumala inimesi ehk Jumalat uskuvaid inimesi. Need 
inimesed vaenavad Jumalasse uskujaid.351 Siiski on Jumalat uskuvad inimesed 
tugevamad ja saavad elada võiduelu (1Jh 4:4). Võidu annab neile Jumal, kes on 
suurem sellest, kes on maailmas.352 

4) Jumalatu tegelikkus laiemalt on opositsioonis Jumalaga ning hõlmab koos 
jumalatute inimestega ka nendega sarnaseid vaimseid vägesid. Kui 1Jh 5:4 viitab 
Jumalast sündinud inimestele kui nendele, kes võidavad ära maailma, siis missu-
guse maailma? Selle maailma, kelle all on mõeldud inimesi, kes ei usu Jumalasse. 
Jumalatust tegelikkusest kõneledes moodustab 1Jh 2:15–17 tiheda grupi väljen-
deid, mis näitavad Jumala tahtmise vastast dünaamikat:

– kes kosmost armastab, selles ei ole Isa armastust,
– kosmoses/kosmosel on oma aktiivsus, dünaamiline toime, mis väljendub kos-
mosest välja kasvavas silmahimus, lihahimus ja elukõrkuses,
– niisugusest dünaamikast haaratud maailm/kosmos kaob koos selle pinnalt 
tõusnud himudega,
– selle kosmose opositsioon Jumala suhtes on opositsioon Jumala tahte suhtes.

Selle kirja lõpus on pastoraalne manitsus 1Jh 5:18–19: Jumalast sündinu ehk Juma-
last sünnitatu ei tee pattu353 ja kuri ei puuduta teda. Kirja autor on kasutanud seda 
viidet maailma valitsevale kurjale selleks, et lõpetada kiri kinnitavate sõnadega, osu-
tades Jumala Pojale, kes on tulnud ka selleks, et anda inimestele mõistmine tunda 
ära Jumala Poega Jeesust Kristust kui Tõelist. Jumala Poja vastu võtnud inimesed 
on Jumalast sündinud inimesed, kes ei ole mitte kosmoses, vaid tõelises, Tema Pojas 
Jeesuses Kristuses. Tema on tõeline Jumal ja igavene elu.

c) Lühipilk sajandivahetusele trajektooride markeerimisena  

Johannese evangeeliumi ja kirjade vaatega sellele maailmale seostub ka Ilmutus-
raamatu apokalüptiline vaade, mis on siiski sisuliselt ilmselgelt teistsuguste rõhu-
asetustega.354 Uues Testamendis leitavad apokalüptilised nüansid pärinesid Jeesuse 

351	Kirjade vaade lähtub evangeeliumi proloogis esitatud tõdemusest (Jh 1:1–14) ning kinnitab 
õpetusliku liini jätkuvust. Kes teda vastu võtsid, neile anti meelevald saada Jumala lasteks. 
Ent julgustuse sõna ütleb: Ärge imestage, vennad, kui maailm teid vihkab (1Jh 3:13).

352	On vähemalt üks mitmeti tõlgendatav salm, see on 1Jh 4:17: … sest nii nagu on tema, oleme 
meiegi selles maailmas. Salm asetseb lõigu järel, mis kõneleb maailmana nendest inimestest, 
kes ei usu Jumalasse. Samas näib salmi perspektiiv hõlmavat maailma elupaiga tähenduses 
ehk realiteedina, milles toimivad edasi nii Jumal kõige loojana kui ka meie, loodud inimesed.

353	Ilmselt on siin viide tahtlikult tehtavale patule.
354	Apokalüptilise meelemaastiku tunnuste ja Ilmutusraamatu sümbolimaailma pikemat esitust 

saab lugeda raamatust Tasmuth 2020: 178–188.

6.3. Jeesus-rahva üks grupp sajandivahetuse pöördes



194

kuulutusest, kus viidati taevast väega saabuvale Inimese Pojale (Mk 8:38). Hiljem 
leiame apokalüptilisi viiteid Pauluse kirjades, kus need toetavad usku Jeesuse sur-
nuist ülesäratamisse, ent leiduvad ka soovitustes elada aja lühidust arvesse võtvat 
elu.355

Apostlite tegude raamatus ja Johannese evangeeliumis ning kirjades lõpuaja tee-
mad sellisel kujul esile ei tule. Seetõttu on keeruline jälgida apokalüptiliste skeemide 
ulatust algkristliku liikumise erinevates harudes. Juudi sõja järgsel ajal sündinud 
Uue Testamendi kirjutistes on seetõttu korraga nii apokalüptilisi viiteid356 kui ka 
pareneetilisi soovitusi, mis annavad nõu eluks stabiilses keskkonnas. Neid leidub 
pastoraalkirjades, kus viidatakse korraga Jeesuse ilmumise ootusele ja valeõpetuste 
hülgamisele, aga tugevalt ka Jumala tahtele kõikide inimeste tõe tunnetamisele ja 
pääsemisele tulemisest (1Tm 2:3–4). Üleskutsed kehtiva korra rahumeelse püsimise 
eest palvetamisele on kooskõlas tähelepanu juhtimisega Jumala armule, mis on 
päästvana ilmunud kõikidele inimestele (Tt 2:11–13).

355	Jeesuse kõnematerjalis leiduvad Jeruusalemma ja laiemalt maailma puudutavad apokalüptili-
sed viited Mk 13 ja Mt 24. Inimese kasutuses oleva aja lõppemisega ja vaimuliku valvamisega 
seonduvaid tähendamissõnu sisaldavad Mt 22 ja Mt 25 ning Lk 21. Apostel Pauluselt pärineb 
umbes aastast 50 pKr esimene apokalüptiline viide 1Ts 4. Hiljem kirjutas ta korintlastele 
nõuandeid, kuidas elada olukorras, kui selle maailma nüüdne tegumood või skeem hakkab 
mööduma (1Kr 7). 

356	Lisaks nimetatagu antiikaegse natuurfilosoofia tule elementide mainimist 2Pt 3. Apokalüp-
tilise värvinguga viiteid on ka Juuda kirjas, kiirelt saabuva paruusia ootuse edasi lükkamise 
põhjendused esinevad aga 2Ts 2.

ALGKRISTLIKUD PÄRIMUSLIINID JA JOHANNESLIK KOGUKOND



195

Järellugu

Lugude algused ja lõpud mattuvad hämarusse, sest ei ole teada, kust need tulid ja 
kuhu need peale meid suunduvad. Järgnevad read ei ole raamatu kokkuvõte ega 
vaade algkristlusele järgnenud sajandeisse, vaid koondavad Jeesus-rahva sünniga 
seotud teemasid sissejuhatuse uurimisküsimuste valgel. Need olid:

*Kuidas see juhtus ehk kuidas kristluse kujunemise protsess toimus, ning miks 
see juhtus? *Mis oli uute veendumuste ja väärtuste hulgas see ülim, mille pärast 
võis maha jätta palju tuttavat ja turvalist? *Mis kutsus kogudustega liituma? *Kust 
sai toitu julgus tunnistada usku ja kuidas lahendati osaduse vajadus? *Kuidas toetas 
uus elu uut usku nii, et sündis uue usu ja eluviisi pärandamine ning pärandumine?

a) Muistses Iisraelis said inimesed kokku kaevude juures ja linnade väravates. 
Seal kuuldi uudiseid ja ideid, küsiti ja anti nõu, kuidas eluga paremini toime tulla. 
Nii ka väikeses Naatsaretis. Kreeka linnades oli kohtumiste paigaks agora ja Rooma 
linnades forum. Need olid kogunemisteks ja kauplemisteks kohaldatud avalikud 
ruumid, kus müüdi ja osteti ning vahetati peale kaupade ka ideesid, mida kuuluta-
sid rändfilosoofid ja kõnemehed. Rooma riigis kulges osa elust kirevas turujuttude 
voos. Mis on uudist? Nii ka Ateenas ja Roomas. Kuidas leida kireva elu keskel meele-
rahu ja eluks vajalikku juhtjoont?

Jeesus Naatsaretlane oli tulnud taastama ja uuendama Iisraeli, et tõeline Iisrael 
oleks vahendiks, mille kaudu tuua pääste kogu maailmale. Jeesuses olid kehastunud 
need väärtused, mis hiljem kristlikus pärimuses kuju võtsid ja tekstideks vormiti. 
Jeesuse aja juutluses elas veel Vana Testamendi prohvetlusest sündinud veendumus, 
et Iisrael saab misjoni keskuseks teistele rahvastele. Ilmselt sündis Jeesus-rahva hul-
gas usk, et meis on nüüd sündinud potentsiaal saada otsivate inimeste jaoks ihalda-
tavaks kogukonnaks.

b) Ajaarvamine on tinglik ja kalendreid on olnud erinevaid. Jeesuse sünni aega 
ei teatud kuigi täpselt, ent elu muutvaks ajajagajaks sai Jeesuse surnuist ülesärata-



196

mine. Usk Jeesuse surnuist ülesäratamisse sobib kõige paremini selgitamaks sellele 
järgnenud sündmuste käiku. Selle usu valgusel saavad kõige paremini mõistetavaks 
nii Uue Testamendi tekstide sünd kui ka algkristluse ajaloo põhijooned. Eriti kui 
püüda neid tagasivaatavalt põhjuslikult selgitada kaasates ka sotsioloogilisi arutlusi 
(Bird 2008: 49). Me kas võtame vastu Pauluse ja evangelistide tunnistused ja seome 
need kristluse sünni selgitustega või me ei võta neid vastu ja peame leidma mingi 
muu veenva kristluse sünni selgituse.357 Seda aga ei ole olemas.

Ajajagaja toime avaldub selles, et algkristlastel oli pärast Jeesuse surnuist üles-
äratatuse kogemist ja sellesse uskumist Jeesuse kohta rohkem kõnelda, kui Jeesus 
ise oli endast rääkinud. Kristoloogia sündi võib näha esmalt selles, et usulise märgi-
süsteemi keskmesse nihkus Jeesus. Seejärel transformeerus monoteistlik vaade Iis-
raeli Jumalale nõnda, et Jeesus asetus Jumala kõrvale. Järelikult peab Jeesus ka ise 
Jumal olema (Theißen 2003: 71)! See oli Jeesuse ülendamismotiivi algus. Juutlik 
monoteism alususkumusena jäi püsima, ent Jeesus-rahvas liitis sellega Jeesuse kui 
Messia ja Issanda tunnistamise Jumala kõrval olevaks. Loetud aastatega sündis kris-
toloogia, mille keskne väide on Jeesus on Issand.

c) Jeruusalemm sai kristluse emakoguduse paigaks ning ajapikku kujunes kogu-
dusel oma identiteedist selgem arusaamine. Juutlus oli vaadetelt mitmepalgeline ja 
Jeesus-rahva usk oli üks võimalus selle sees. Uus identiteet moodustus Aabrahamile 
ja Moosesele toetuva rahvusliku õndsusloo ning Naatsareti Jeesuse messialikkuse 
tõdemise, nende ühtsena nägemise ja tervikuks liitmise protsessis. Muidugi leidus 
koguduses pingeid, ent kuidagi kasvas liikumine ilma väliselt soodsate olude toeta. 
Jeruusalemmas leidis aset oma grupi enesetähistuste kujundamine ja rajajoonte sel-
gitamine endi ja juutluse ning ka endi ja imperiaalse maailma vahel. Koguduste 
tekkimine teiste rahvaste seas tõi kaasa omavahelise geograafilise eraldatuse, mis 
soodustas erinevate nüansside tekkimist usulistes vaadetes. Missugused olid uued 
osadusgrupid ja kuidas need sündisid?

Nendeks osutusid ekklēsia’d, millele vastasid roomlaste collegium’id. Need olid 
legaalsed vabaühingud, ilmalikud klubid ning gildid, aga ka usulised ühingud oma 
riitustega. Inglise keeles assemblies, millega tähistatakse ühise eesmärgi nimel kogu-
nenud inimesi. Jeesusesse uskujate ekklēsia tundus esialgu olevat üks nende seas.

Algset galilealaste rühma Jeruusalemmas juhtisid õppimata mehed, ent sealt läh-
tuv liikumine kasvas ja hõlmas hellenistlikud linnad.358 Mis oli see tõmbejõud, mis 
sünnitas uute kogudustega liitumise soovi? Kas vaadete, elu ja kommete osas nõuete 
puudumine ning moraalselt „madal lävi“? Tõepoolest ei nõutud enam ümberlõika-
mist ning keeruliste rituaalide asemel olid ristimine ja armastussöömajale järgnev 

357	Vaata Tasmuth ja Kurg 2022: 135–137.
358	Ap 4:13.

JÄRELLUGU



197

mälestussöömaaeg. Ent moraalsed nõuded olid olemas, Pauluse kirjades tuuakse 
neid korduvalt esile.

d) Paulust ei viinud tema esmane „Damaskuse tee kogemus“ veel ühest religioo-
nist teise, vaid juutluse ühest vormist teise (Rowland 2002: 190). Pauluse jaoks 
ei olnud Seadus inimlik soovitus, vaid Jumala poolt ette antud norm, mis seadis 
selged vaated ja moraalsed nõuded. Koos uudse nõudenivoo esitamisega andis Pau-
lus hingehoidlikke soovitusi, mis ei tühistanud Seadust ega asunud ka pehmendva 
puhvrina Seaduse ja inimese vahele. Kuidas toimida eluliste vastuolude puhul? Pau-
luse arutlused tunnistavad, et ta valdas dialektilist meetodit. Ühe näite usuliste päri-
muste ja sotsiaalse osaduse vaheliste sõlmküsimuste lahendamiseks pakkusid ühised 
söömaajad.359

Algkristlus kasvas suure hulga inimeste tegevuse läbi. Paljude nimed leiduvad 
Uue Testamendi tekstides, ent veel rohkemad on jäänud mainimata. Paulus eristus 
enamikust ka aktiivse kirjutamise tõttu. Ei pea järeldama, et Pauluse tegevus ja rolli-
mudelid olid eeskujuks kõigile algkristlastele. Ent tema kirglikkus, mis kindlasti 
äratas ka vastuseisu, näis väga paljusid endaga kaasa vedavat.

e) Kuidas pidid elama noored kogudused? Kui kogudus on Kristuse ihu, siis 
on ka koguduse liikmete väärikas elu Kristuse kuulutamise elav kandja ja tagatis. 
Kirjatäht võib küll suretada,360 ent ümberkaudne rahvas loeb koguduse liikmete elu 
otsekui kirja. Lühidalt öeldes, templist sai kogudus ehk Kristuse ihu361 ja Toorast 
sai Kristuse kiri (Tasmuth 2024b: 347).362 Ideaalis pidi olema kogudusega liitumine 
võimalik siis, kui inimese elu ehk Kristuse kiri oli selgesti loetav tegudes ja sõnades. 

359	Antiigis seostus liha söömine ühiskondliku kihistumisega. Liha ei olnud alati saadaval ja jõu-
katel oli võimalus seda rohkem süüa. Ka kutsed söömaajale olid osa kõrgema klassi omavahe-
liste suhete rutiinist. Linnade vabaühingutel olid patroon-jumalused, kellele ka kogunemistel 
ohvreid toodi ja siis seda liha jagati ning tarbiti. Ent piirangud osaleda selle liha söömisel 
tõid kaasa piirangud sotsiaalsetes suhetes (Räisänen 2010: 286). Kas mina olen uue ekklēsia 
sisegrupis või välisgrupis? Rikaste ja vaeste kokkutulekul koguduses tekkisid nii sotsiaalsed 
rajajooned kui ka usust tulenevad südametunnistuse tõkked. Paulus soovitas sellisel puhul 
liha mitte süüa, et nõrgematele ja vaesematele liikmetele toetust osutada. See nõudis nõudis 
otsustavust, ent seesugune samm ühendas koguduse liikmeid kui ihu korraga sotsiaalselt, 
emotsionaalselt ja usuliselt.

360	2Kr 3:6.
361	1Kr 3:16, 6:15.
362	See ei ole enam niisugune kiri, mille lugemisel on kate lugejate südame peal (2Kr 3:14–17, 

4:3). See kiri on kõigile loetav: Ei, teie ise olete meie kiri, kirjutatud meie südamesse, igale inime-
sele mõistetav ja loetav. On ilmne, et teie olete Kristuse kiri, meie teenimistöö läbi valminud kiri, 
mis ei ole kirjutatud tindiga, vaid elava Jumala Vaimuga, ka mitte kivilaudadele, vaid lihastele 
südamelaudadele (2Kr 3:2–3). Pauluse kristoloogia, antropoloogia ja eklesioloogia koondvaa-
det vt artiklist „An Aspect of Pauline Anthropology: Temple and Torah Turned into the Body 
and Letter of Christ“ (Tasmuth 2024b).



198

Muidugi leidus kogudustes vastuolusid ja riiuküsimusi, ent küllap olid kogudustega 
liitunute kõned oma tuttavatele üksjagu veenvad, nii et uusi liitujaid leidus. Armas-
tus on sotsiaalsete sidemete tugevdamise võti.

Paulus nägi, kuidas Jeruusalemma templi ohvriteenistus jätkus, pakkudes juu-
tidele religioosset rahulolu. Samal ajal koguneti Rooma kolleegiumides erinevatele 
lunastusriitustele. Vastsete Kristuse koguduste liikmed aga kuulsid Pauluse kõnesid 
ja lugesid tema kirjadest, et õigeksmõistmine toimub armust, lunastuse ehk vabaks 
ostmise kaudu Jeesuses Kristuses. Jeesus on lepitusohver Jumala õiguse uuesti üles-
näitamiseks ja inimese õigusliku seisundi taastamiseks usu läbi (Rm 3:19–31). 
Jumala õigus on kirjeldatav restitutiivse õigusena.

Paulusele võis tunduda, et Rooma riik veel ei lagune ja ausal kristlikul elul ei 
ole alati selles maailmaajastus kohta. Siis sõnastas ta ümber Kristuses tegelikkuseks 
saava tugevuse ja nõrkuse nii üldises kui isiklikus plaanis.363 Aususe ja tõe väärtused 
saavad omal ajal ilmsiks põhjuste ja tagajärgede seaduse kaudu.364 Selles veendu-
muses tuleb julgelt kuulutada Jeesust, kelle nimes nõtkub kord iga põlv ja iga keel 
saab tunnistama, et ta on Issand (Fl 2:10–11). Iisraelist on alanud Jumala päästeloo 
uus ajastu, mil muud rahvad ja kord ka kogu Iisrael tõe tunnetamisele tulevad ja 
pääste saavutavad. Võti Iisraeli kui lepingurahva rolli mõistmiseks peitub Jeesuses 
kui Jumala varjulolevas päästeplaanis (Rowland 2008: 221–225).365

f ) Juudi sõja järel hakkas paganakristlaste seas hajuma teadlikkus Jeruusalem-
mast kui emakoguduse asupaigast. Maailm oli muutunud nii juutide kui ka Jeesus-
rahva jaoks. Sündisid uued teosed, nagu Pauluse kogukonna kirjad, evangeeliumid, 
eripärane koondteos Apostlite tegude raamat ja teised Uue Testamendi kirjutised. 
Armastatud Saalem366 oli varemetes, aga Jeesus-rahva seas süttis lootus ka selle linna 

363	Tõdemus ja kogemus, et Jumala nõtrus on inimestest tugevam ning et kui ma olen nõder, siis 
ma olen vägev, avalduvad 1Kr 1:25 ja 2Kr 12:10.

364	A. Puškini luuletuses „Liciniusele“ on read: „Oh Rooma, alatus su müüs. Sa priina sündisid, 
kuid surid orjarüüs.“ Liciniuste suguvõsast pärinenud Valerius Licinianus oli Rooma keiser 
aastail 308–324.

365	Kogu rahvaste ja Iisraeli õndsusloolise tuleviku teema on Pauluse vaates avatud pikas arutluses 
Rm 9–11.

366	Toora väga varajasest lademest pärineb ülimalt lühike jutustus Saalemi kuningast Melkise-
dekist, kes õnnistas esiisa Aabrami (1Ms 14:18–20). See jutustus leidis nagu möödaminnes 
mainimist Ps 110:4 ning hermeneutilist kasutust Heebrea kirjas. Selle muistse episoodi põh-
jal esitas Heebrea kirja autor heebrea keelel põhineva keeleteadusliku tõlgenduse (Hb 7:1–4). 
Saalem on seotud Jeruusalemma iidseima ajalooga ning olnud selle paiga üks nimetus. Meie 
lauluraamatus on selleteemaline misjonimeelne laul. Nimelt kirjutas Piibli sümbolimaailma 
mõistetega hästi tuttav olnud Johann Rist (1607–1667) laulu, mille algus peegeldab nii Pau-
luse südamevalu kangekaelse juudi rahva pärast (Rm 9–11) kui ka kõigi maailma rahvaste 
õndsuseks vajalikku misjonit. Vt KLPR laulu 58, mis algab järgmiselt: „Paganaile saagu val-
gus, Saalemile selgus ka! Vaata, uue päeva algus paneb taevad helkima.“  

JÄRELLUGU



199

jaoks. Ajas kaugemale näinud evangelist kirjutas prohvetlikult: Jeruusalemm jääb 
paganarahvaste tallata, kuni paganate ajad täis saavad (Lk 21:24).

Kui koostati evangeeliumid, sai kristlus endale mitmuses avalduva alusjutus-
tuse, mida võib nimetada tüvitekstiks. Kuna neis keisrikultus tagasi lükati ja juba 
Markuse jutustust evangeeliumina tähistati, võib evangeeliume keisrikultuse suhtes 
„antievangeeliumiteks“ nimetada.367

Juudi sõja järgsel ajal elasid edasi vaid kaks juutlusesisest liikumist – Jeesus-
rahvas ja variserid. Variserluse hõlmas süvenes keskendumine oma usu alustesse, 
mis alates teisest sajandist viis rabiinliku judaismi kujunemiseni. Jeesuse liikumine 
ja juutlus ei lahkunud teineteisest mingi otsuse põhjal ega üksiku sündmuse järel. 
Teede lahknemiseni viisid sisemised protsessid ja välised ajaloolised sündmused 
ning see toimus järk-järgult. Kristlaskonna lahknemine juutlusest toimus Paulusega 
seotud kogudustes, johanneslikus liikumises ja teistes rühmitustes mõneti erinevatel 
viisidel.

Juba esimese ja teise sajandi vahetusel sai Jeesus-rahvas Rooma riigi laiadel aladel 
hõlmamisvõidu. Välispidise geograafilise vaate kohaselt saab öelda, et noor kristlus 
hõlmas uusi linnu ja nende vahelisi maa-alasid. Seestpoolt vaadates aga avaneb aru-
saam dünaamikast, kus inimesed erinevatest ühiskonnakihtidest ja rahvastest liitu-
sid uue usuga muljete põhjal, mis neile usklikest tekkisid, ja jõujoonte toimel, mida 
nad nende ümber tajusid.

g) Kristlikud kogudused vajasid toimimiseks Pauluse dünaamilisest misjoniteo-
loogiast konkreetsemaid nõuandeid. Pastoraalkirjade nõuded ametikandjatele ning 
näited hoolivusest koguduste liikmete vastu püüdsid ühendada Seadust ja evan-
geeliumi ühtsemaks eluterveks õpetuseks. See õpetuslik laiendus oli vajalik korra, 
vaimse tervise ja emotsionaalse tasakaalu säilitamiseks. Pauluse kirjade korpuse ter-
vikvaatest nähtub, et hingehoiu esmarakendus on pareneetiline ennetus. See on 
juba kristliku kasvatuse algus selleks, et inimeste eluviis ise ennetaks probleemide 
teket. Kui aga siiski ilmneb mingi hädaolukord, siis lisandub inimese parakleetiline 
restauratsioon, inimese tervikliku hea olukorra taastamine pühitsuses (1Ts 5:23).368

367	Markuse alusjutus (Grunderzählung) algab evangeeliumi sõnaga (1:1) ning tunnistab lõpus 
Rooma sõduri suu läbi, et Jeesus oli Jumala Poeg (15:39). Seetõttu on antievangeeliumi ter-
min tabav (Theißen 2003: 87).

368	Aga rahu Jumal ise pühitsegu teid läbinisti ning teie vaim ja hing ja ihu olgu tervikuna hoitud 
laitmatuna meie Issanda Jeesuse Kristuse tulemiseks. Kaasajal kasutusele võetud kreeka keelest 
tuletatud termin holistiline ei ole midagi uut. See tähendab inimest terviklikult ehk kõike-
hõlmavalt vaatlevat hoolitsust, mille näited pärinevad Piiblist. 



200

Kristlik eluviis hõlmab kõiki maailmasiseseid suhteid. Armastus ja vajadusel oma 
staatusest loobumise valmidus369 olid väärtused, mille põhjal sündis uus suhtumine 
võimukasutusse ja varakäsutusse. Raha kasutamisest ühiskondliku käibevahendina 
ei saa end kõrvale hoida. Nii ka loeme, et mitte raha iseenesest ei ole kurjast, vaid 
raha ahnus on kurja juur (1Tm 6:9–11). Ent rahulolu olemasolevaga annab elule 
nii väärtuslikku meelerahu. Vaeste toitmine on õnnistuseks ning külalislahkusest 
tuntakse kristlast. Abielu olgu au sees ja abieluvoodi rüvetamata (Hb 13:1–6).

h) Uued kogudused sündisid ideoloogiliselt kireva antiikmaailma eri piirkonda-
des. Juutlus ei olnud kristlastele enam päris kodu, Saalem ei ulatunud Ateenasse ega 
Rooma. Imperiaalne antiik tõi esile selle, mida sai kokkuvõtvalt nimetada kosmoseks 
ehk maailmaks. Sündisid uute ideede ja neid sümboliseerivate mõistete paketid, 
mida arendasid koguduste grupid ja koolkonnad. Sündis johannesliku ringkonna 
vaadete süsteem, kus peale evangeeliumi autori oli mõjukas vähemalt üks end vane-
mana ja usus kogenumana tutvustanud kirjade autor. Teise ja kolmanda Johannese 
kirja saatja kasutas evangeeliumist tuttavaid mõtteliine koguduste liikmete õpeta-
miseks ja üleskerkinud probleemide lahendamiseks.

Johannesliku kristluse mõtteviisi kohaselt on kosmos ühelt poolt Jumala loodud 
füüsikaline tegelikkus. Maailm ei puuduta ega hõlma Jumalat. Selles mõttes on 
maailm neutraalne, selles on palju inimeste eluks vajalikku hüüt, mida peab kaas-
inimestega jagama. Reaalmaailma ühe osana võib näha ka inimkonda tervikuna. 
Ilmselt on sõna kosmos siingi veel neutraalses tähenduses, ent inimesed on juba 
ohustatud olukorras. Kuidas? Maailma kui inimhulga keskele on tulnud ka Kristuse 
vastane ehk antikristus oma rikkumistööd tegema.

Maailm on jaotunud. See osa inimesi, kes ei usu Jumalasse ja ei tunnista Jumalat 
ega Poega, on maailma loonud Jumalast lahkulöönute hulk, kellel nüüd puudub 
osadus Jumalaga. Selles jagunemisprotsessis saavad ilmsiks need inimesed, kes on 
Jumala lapsed, ent keda maailmana tähistatavad inimesed vaenavad.

Jumalaga vastuolus olev käesolev maine tegelikkus on Jumalasse mitte uskumise 
praktikasse laienenud tulemus. See on niisugune igapäevane elukorraldus, kus puu-
dub Jumala tundmine. Jumala armastamise hülgamisel tekib armastus Jumalast 
eraldunud maailmakorra vastu. Seda maailmakorda ei või armastada.

Johannese evangeelium annab tunnistust juutluse suhtes juba seesmise autonoo-
mia kujundanud kristlastest. Johannese kirjade mõttearendused toetuvad Johan-
nese evangeeliumile ja eeldavad lugejailt selle tundmist, kuna Jeesuselt pärinevad 

369	Saksakeelne sõna Statusverzicht sisaldas ka valmidust alanduseks (Theißen 2003: 112–146). 
Eksiilijärgse aja juutluses sündinud pärimused õigetest ja vagadest isikutest ning tarkuskirjan-
duse näited said nende iseloomuomaduse kujunemisele tuge pakkuda. Muistsete usus usta-
vate isikute esiletoomise seisukohalt on eriti ilmekas Heebrea kirja 11 peatükk.

JÄRELLUGU



201

tõe taipamise võtmed. Kiri lõpeb julgustusega, et Jumala Poeg on andnud meile 
mõistmise, et me tunneksime ära Tõelise ja oleksime Tõelises, Tema Pojas Jeesuses 
Kristuses.370

Esimese sajandi viimasel kümnendil sai ühe Johannese nimega seostuva rühma 
eneseväljenduseks Johannese Ilmutusraamat. Väike-Aasias puhkenud tagakiusu olu-
des, kus keisrikultusest sai usule vastuvõetamatu ideoloogia, leidis see rühm kin-
nitust apokalüptilistest vaadetest. Samast ajast ja paikkonnast pärineb ka esimese 
Peetruse kirja lohutus, et valvamine ning kannatuste aus väljakannatamine viib tule-
vasse ausse (1Pt 4:16–17, 5: 6–8). Peamine sõnum surmaohus elavatele lugejatele 
on aga Ilmutusraamatu lõpus olev kinnitus Issanda peatsest tulemisesest ja Issanda 
Jeesuse armu soovimine kõikidele inimestele (Ilm 22:20–21).

370	1Jh 5:20.



Pühakirja jätkuv tõlgendamine 
uskuvates kogukondades – 
hermeneutika

Kui apostlid kuulutasid evangeeliumi Lüstras ja Derbes ning Paulus oli tervenda-
nud haige mehe jalad, hüüdis rahvas: „Jumalad on inimeste sarnastena tulnud alla 
meie juurde.“ Nad hüüdsid Barnabast Zeusiks ja Paulust Hermeseks, sest tema pidas 
kõnet. (Ap 14:11–12)

Miks ja mida see tähendas? Hermes oli kreeka usundis jumaluste käskjalg, üht-
lasi teekäijate, kaupmeeste ja kõnekunsti jumalus. Ta oli kõne, kirja ja lüüra leiutaja 
ning päritolult Zeusi poeg. Rooma usundis vastas Hermesele Mercurius. Kõigepealt 
tunnistas Pauluse imetegu ümbritsevale rahvale tema jumalikust väest ning teiseks 
pidas rahvas tema kuulutuskõne põhjal kõige tõepärasemaks, et tema ongi Hermes, 
jumalus, kes vahendab jumalate sõnu inimestele.371

Nii eksegeesi kui hermeneutika mõisted pärinevad vanast Kreekast ja esinevad 
ka Uues Testamendis (Lk 24:35; Jh 1:18; Jh 1:38; Jh 9:7; Hb 7:2). Mõlema sõna 
puhul kasutatakse vahel eesti vastena sama sõna – „tõlgendamine“. See peab osali-
selt paika, ent sellega piirdumine ei lase avada sõnatähenduste erinevusi.

Järgnevalt vaatleme hermeneutika päritolu, ülesannet, meetodeid ja võimalusi 
kiriku jaoks, alustades distsipliini ajaloolisest kujunemisest.

371	Hellenismi ajal tekkis kogum kreeka ja idamaise päritoluga usulisi, müstilisi, maagilisi ja 
natuurfilosoofilisi õpetusi. Neid vahendas nn hermeetiline kirjandus, kogumik, mis kannab 
nime Corpus Hermeticum. Teaduskirjanduses nimetatakse kogu ilmingut hermetismiks, mille 
mõju jätkus hilisantiigis ja ka keskajal.

7



203

7.1. Ajalooline vaade hermeneutikale

Üldise hermeneutika juured on antiigis, kus seda mõisteti osana kunstide laiast 
valdkonnast ning nimetatigi hermeneutika kunstiks ehk tõlgenduskunstiks. Platon 
kasutas kreeka väljendit hē hermeneutikē technē tõlgenduskunsti tähenduses ja sageli 
tähendas hermeneutika lihtsalt tõlkimist (Maier 1994: 15–16). Aristoteles tegeles 
oma kirjutises „Peri hermeneias“ („Tõlgendusest“) loogikaga, mis on arutlustes, väi-
detes ja järeldustes hädavajalikud (Lategan 1992: III 149). Hermeneutika tihedal 
seosel nii kunstiga kui ka loogikaga oli pikk järelmõju läbi Euroopa kultuuri, eeskätt 
viljeleti hermeneutikat ülikoolides, kus see põimus teiste teadustega.

Iisraeli usu ja kultuurilise identiteedi aluseks olid pühad kirjutised Seadus, Proh-
vetid ja Kirjad. Tähtsaim neist oli Seadus ehk Toora, mis sisaldas jumalikult kehtes-
tatud elukorda nii kogu loodu kui inimese osas. Alates Aabrami kutsumisest oman-
das Iisrael pääseteloo kujutamises eriasendi. Kuna Toora sisaldab inimese elu kohta 
ja hea elamise jaoks täit tõde, seisneb tõlgendaja ehk õpetaja (rabi) ülesanne teksti 
mõtte jätkuvas tõlkimises Jumala rahva uutes olukordades, mis ajaloos ette tulid. 
Seega leidis hermeneutiline õpetusviis juutluses aset juba enne Jeesust ning jätkus 
nii Jeesuse eluajal kui ka hiljem judaismi edasises ajaloos.

Pühakirja seletamine tähendas uute vastuste otsimist, kui olukord seda eeldas. 
Näiteks sundis eksiil otsima vastuseid küsimustele Iisraeli nii rängalt tabanud saatuse-
löögi tähenduse kohta. Makkabeide vabadussõja ajal juute tabanud kanna-
tuste selgitus oli see, et nuhtlused ei ole hukatuseks, vaid on rahvale kasvatuseks 
(2Makk 6:12). 

Uue Testamendis ilmneb hermeneutiline tööviis üsna mitmetes kohtades, sest 
algkristlus kohaldas oma kuulutuse Kristusest nii, et see toetus Iisraeli Pühakirjale 
nii heebreakeelsena kui Septuaginta kujul ja põhjendas selle mõttejoone täitumist 
Kristuses. Laiemas tähenduses saab Uut Testamenti vaadelda Vana Testamendi tõl-
gendusena ja nii on õigustatud ka Uue Testamendi teoloogia mõistmine tervikliku 
piibelliku teoloogiana.

Jeesuse õpetused kujutavad endast mitmel puhul tema erinevaid selgitusi Iisraeli 
Pühakirja kohta, olles selle tõlgendused ja kohandused. Järgneva kahe näite puhul 
on näha, et tõlgendused on asetatud pärimuste keti raamistusse ja toovad esile krii-
tilise suhestuse varasemate tõlgendustega.

1) Ühe moodusena selgitas Jeesus Pühakirjas öeldut teiste näidetega Pühakirjast. 
Kui jüngrid katkusid sabatil viljapäid ja sõid teri, ütlesid variserid, et Jeesuse 
jüngrid teevad seda, mida hingamispäeval ei tohi teha. Tõepoolest sätestab Püha-
kiri, et hingamispäeval ei tohi teha tööd (2Ms 20:8–10). Jeesus aga selgitas vilja-
peade kitkumise lubatavust tühja kõhu puhul näitega Taavetist ja tema meestest, 

7.1. Ajalooline vaade hermeneutikale



204

kes sõid pühakojas ohvrileibu, mida preester neile selles olukorras andis. Seega 
saab Mt 12:1–4 episoodi taustal näha, kuidas Jeesus kasutas 1Sm 21:4–7 aja-
loolist näidet hingamispäeval viljapeade katkumise lubatavuse põhjendamiseks.

2) Teise arutlusviisi näide on Jeesuse vastus variseridele abielulahutuse asjus 
(Mk 10:1–9). Moosese poolt lubatud lahutuskirja põhjal tehtavale lahutusele 
(5Ms 24:1) seadis Jeesus vastu mitte üksnes ajaliselt varasema, vaid koguni 
Jumala poolt loomisel seatud mehe ja naise püsiva suhte (1Ms 1:27). Tooras 
olevat Moosese antud luba aga selgitas Jeesus inimeste südamekangusest tingitud 
mööndusena ja seda ilmselt ajutisena. 

Apostel Paulus tõendas usust õigeksmõistmise esmasust kogu Seaduse täiemahu-
liste nõuete täitmise ees viidetega ajaloole:

1) Rooma kirjas ta kirjutas: „Sest mida ütleb Pühakiri? Aabraham uskus Jumalat, 
ja see arvati talle õiguseks“ (Rm 4:3). Mille alusel ta seda tegi? Paulus vaatas ajas 
tagasi, Aabraham elas ju sajandeid enne Moosest. Paulus rajas oma järelduse enne 
Toora Siinail andmist Aabrahami kohta käivatele Toora enda sõnadele: „Ja ta 
uskus Issandat ning see arvati temale õiguseks“ (1Ms 15:6).

2) Pühakirja allegoorilise tõlgendamise näide on Aabrahami, Saara ja Haagari 
ning nende laste seoste selgitamine (Gl 4:21–31). Paulus oli loominguline Püha-
kirja tõlgendaja ning seda võimaldas tema sügav usk Iisraeli Jumalasse ja temalt 
ilmutuse läbi saadud ülesandesse olla evangeeliumi käskjalg paganatele.

Patristiline hermeneutika rikastas kristluse varajastel sajanditel Pühakirja mõist-
mist selle tekstidest mitmekordset tähendust avastades. Muidugi ei tulnud need 
tõlgendusmudelid tühjalt kohalt, patristilised eksegeedid olid väga hästi teadlikud 
juba Vana Testamendi piires nähtavaks saavatest tõlgenduskihtidest, rääkimata 
inspiratsioonist, mille nad said Jeesuse õpetusest ja Pauluse tüpoloogilistest Vana 
Testamendi selgitustest.

Pühakirja seletuste mitmekihilisuse kirjeldamisel võib liikuda mööda Aleksand-
ria Clemensiga alanud ning Origenesega ja Johannes Cassianusega jätkunud joont, 
kelle kasutatud terminoloogia ei pruukinud kõiges samastuda. Patristilises herme-
neutikas esitatud tõlgenduste tasandid saab kokku võtta nõnda:

Esimene on ajalooline ehk faktiline sündmusi kirjeldav sõnasõnaline tasand ja 
selle kasutamine on tekstide lugemise puhul loomulik etapp. Teiseks vaadeldakse 
sündmust kui mingi muu sündmuse analoogi ning see on tüpoloogia kasutamise 
tõttu määratletav ka analoogiana.372 Kolmandaks on moraalne ehk tropoloogiline 

372	Selle tasandi tõlgendusliku eeskuju võib leida juba Jeesuse vastusest kirjatundjatele ja vari-
seridele, kui ta ütleb, et sellele sugupõlvele antakse prohvet Joona tunnustäht. Nõnda nagu 

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



205

tähendus.373 Neljandaks aspektiks oli tulevikku suunduv ning saabuvasse täiuse aega 
suunatud eshatoloogiline ehk nn anagoogiline tähendus (Paul 2020: 240–241).

Allegooriline tõlgendus oli omane ka Augustinusele, tema aga pööras suurt 
tähelepanu märkidele ning märkide kommunikatiivsele toimele, seepärast võib 
Augustinust pidada semiootika ehk märkide teooria üheks rajajaks.

On mõistetav, et iga meetodi puhul kohtame ka probleeme ja piiranguid. Alle-
gooria kasutamise juures on vaja olla ettevaatlik, et vältida meelevaldsete seoste 
tekkimist. Samuti on ka toodud näidete puhul ilmne, et tõlgenduse eri tasandite 
kohta sobib ühtede tekstide puhul üks, teise puhul teine ja kolmanda puhul kolmas 
tasand. Harva aga on loomulik rakendada ühe teksti selgitamisel kõiki neid tasan-
deid korraga.

Pärimuste kett ja selle vältimatus. Hermeneutilises protsessis osalemine on 
pärimuste ja varasemate teadmiste ketis osalemine ja sellele toetumine. Pärimuste 
kett on väärtus, mis aitab meid nii maailma üldise mõistmise, moraali, kommete 
ja inimlikkuse üldjoonte omandamisel. Pärimuse keti kujund aitab mõista, kuidas 
selle lülidel on omavaheline kokkupuude ja katkematus. Pärimuste keti mõju alla 
paigutan nii teaduse- ja kultuuriajaloo üldise tundmise kui ka oma esivanemate 
loo ja oma päritolu omandamise ja enda omaks muutmise. Pärimuste ketti saab 
vaadelda mõjuloona (influence history, Wirkungsgeschichte). Pärimuste keti kaudu 
kujuneb hermeneutiline kongeniaalsus ehk tõlgenduslik samameelsus.

Reformatsioon Euroopas oli ise hermeneutikat mõjutanud sündmus, mis tõi 
kaasa muudatusi Pühakirja tõlgendamisse. Toimus ristiusu allikate juurde tagasi 
minemise uusavastus (ld ad fontes). Martin Lutheri kohaselt on Pühakirja autoriks 
Püha Vaim ning seetõttu kõneleb Jumal läbi Piibli teksti selgelt ja inimese päästmise 
jaoks piisaval viisil.

Uuemal ajal rõhutas filosoofilise hermeneutika suur esindaja Hans-Georg Gada-
mer, et hermeneutika leiab aset igal pool, kus inimolendid üldse midagi mõista 
püüavad. Tekstide mõistmiseks on aga vajalik kahe horisondi ehk silmapiiri, teksti 
horisondi ja lugeja horisondi sulandumine (Jeanrond 1991: 66–67). Ta sedastab, et 
keel on maailma kõikehaarav ettetõlgitsetus ja seetõttu mitte millegagi asendatav. 
„Enne igasugust filosoofiliselt suunitletud kriitilist mõtlemist on maailm meie jaoks 

Joona oli kolm päeva ja kolm ööd merekoletise kõhus (Jn 2:1), nii saab Inimese Poeg olema 
maapõues kolm päeva ja kolm ööd (Mt 12:40). 

373	Ka kolmanda ehk moraalse tõlgenduse konstrueerimiseks andis näite juba Paulus. Ta põhjen-
das kogu peatükis 1Kr 9 seda, et evangeeliumi kuulutaja peaks saama seda teha ilma end muu 
tööga elatamata. See on elatist väärt töö ja evangeeliumi kuulutajad võiksid elada evangeeliu-
mist (1Kr 9:14). Moraal on selles, et toeks saab tuua tööd tegeva looma loomuliku toitmise: 
„Ära seo kinni härja suud, kui ta pahmast tallab!“(5Ms 25:4). Lähemaks tutvumiseks vt Paul 
2020: 241.

7.1. Ajalooline vaade hermeneutikale



206

ühes keeles ikka juba tõlgitsetud“ (Gadamer 2002: 97). Selleks keeleks on emakeel, 
milles olemine on juba ette andnud tõlgendamisel kaasa toimiva omakeelse silma-
piiri. Gadamerile tuginedes võib öelda, et keel vormib last ja sellega ka rahvust. See 
on eluliselt tähtis, kuidas me eesti keelt kasutame ja hoiame.

Rudolf Bultmann püüdis demütologiseerimise meetodi abil avastada tekstide 
sügavamat tähendust, mis peitub neid esitavate mütoloogiliste kontseptsioonide 
taga. Müüdid funktsioneerisid antiikses maailmamudelis, ent nad ei ole kuulutuse 
lahutamatu osa. Demütologiseerimine tähendab eitamist, et Pühakirja sõnum on 
loomu poolest seotud antiikse maailmapildi külge. Seetõttu oli Bultmann vaba 
rakendama kõiki ajaloolis-kriitilise eksegeesi võtteid, ilma et see kuidagi kahjustaks 
kuulutuse ehk keerügma loomust (Lategan 1992: III 151). Samal ajal on tähtis, 
et Piibli tõlgendajal endal on eksistentsiaalne side Piibli tekstiga. Sellega kinnitas 
Bultmann siiski uskuva subjekti keskset tähendust tõlgendusprotsessi agendina ehk 
läbiviijana.

7.2. Üldine vaade hermeneutikale seoses teiste distsipliinidega

Hermeneutika teooriates on mitmeid erinevusi määratluste, lähtekohtade ja mee-
todite osas. Ühiselt eristatakse üldist filosoofilist ettevõtmist ja konkreetseid tõlgen-
damise vorme, nagu õiguslik, ajalooline, kirjanduslik, teoloogiline hermeneutika. 
Viimane tähendab keskendumist spetsiifilistele tekstikorpustele, usuteaduse puhul 
Piiblile. Loomulikult on teoloogilisel hermeneutikal üldise hermeneutikaga palju 
ühist, nagu näiteks see, et hermeneutikat mõistetakse dialoogina oleviku ja mine-
viku vahel ning tõlgendaja ja teksti vahel. Mõistes, et tõlgendusprotsessi „vahen-
daja“ on keel, saab tõlgendust suures plaanis mõista keelelise protsessina. Üks või-
malus hermeneutika ja eksegeetika seoste kujutamiseks on järgnev:

•	 Eksegeetika abil püütakse leida piibliteksti algseim tähendus ja mõju teks-
tide ajas ja ümbruses esmasele ja seega autori(te) poolt silmaspeetavale siht-
rühmale. Eksegeesimise keskne töövahend on tõlkimine.

•	 Hermeneutika abil püütakse leida eksegeesitud piibliteksti tähendus ja mõju 
tõlgendaja enda ajas ja ümbruses, suunatuna nüüdsele ehk tänasele ja tõlgen-
daja poolt silmaspeetavale sihtrühmale. Hermeneutika kasutab eksegeesimi-
sel saadud tõlget ja seob sellega tõlgendamise. 

Samas on eksegeetika ja hermeneutika seesmiselt teineteisega seotud, mis nähtub ka 
ainsas eestikeelses eksegeetika õpikus. Enim vaadeldakse seal eksegeetika klassikalist, 
tekstikriitikaga algavat meetodikaanonit, ent lõpus on lühidad viited narratiivsele, 

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



207

retoorilisele ning sotsiaalteaduslikule lähenemisele, mida kasutatakse Piibli pare-
maks mõistmiseks (Nõmmik ja Tasmuth 2006: 84–93).

Grant Osborne määratles hermeneutikat kui vahenduskunsti. Osborne’i koha-
selt on hermeneutika suur ülesanne olla võimalikult kattev protsess, milles eksegees 
ühelt poolt ja kontekstualiseerimine teiselt poolt kujutavad endast kultuure läbiva 
kommunikatsiooni kahte aspekti. Selle vaateviisi kohaselt hõlmab hermeneutika 
osalt eksegeetikat ning püüab avada nii seda, mida tekst tähendas, kui ka seda , mida 
see nüüd tähendab (what it meant and what it means; Osborne 1991: 5).

Hermeneutika on seotud paljude humanitaarteaduses kasutatavate mõistete ja 
võtetega kui tööriistadega. Näiteks palju kasutatud hermeneutiline ring ehk mõist-
mise ring kui tõestamisel või määratlemisel tekkiv ring, mida käsitletakse herme-
neutilisest aspektist vaadates positiivsena.

•	 Hermeneutilise ringi ideed seostatakse esmalt Friedrich Daniel Ernst 
Schleiermacheriga, selle edasiarendajatena on aga eelkõige tuntud Mar-
tin Heidegger, kes püüdis anda hermeneutilise ringi mõistele ontoloogilist 
tähendust, ja Hans-Georg Gadamer, kelle filosoofia kaudu on hermeneutilise 
ringi mõiste saanud humanitaarteadustes üldaktsepteerituks.

•	 Tekstide tõlgendamisel on hermeneutilise ringi tunnistamine eelduseks 
nende vaatlemisel terviklikuna, kus arvestatakse nende ajaloolist, tekstiloolist, 
mõisteloolist jne horisonti ehk laiemat konteksti. Siiski pole võimalik mää-
ratleda teksti seoseid nende horisontidega lõplikult, vaid alati jäävad tõlgen-
dusse sisse eeldustena vaadeldavad enesestmõistetavused, millele on omane, et 
need on ajas kujunenud ringmääratluste kaudu.

•	 Loogika tähendus. Erinevalt traditsioonilise loogika vaatenurgast, mille 
järgi ringmääratlused on soovimatud või isegi halvad (ld circulus vitiosus ehk 
vigane ring), leitakse hermeneutilise ringi kasutamisel, et ring ei pruugi alati 
olla halb. Mõte on selles, et ringi sisenedes ja seda läbi käies ring kontsent-
reerub ning sel viisil saab tõlgendamise tulemuseks olla teksti mõistmine selle 
horisondist lähtuvalt.

Eelmõistmine. Hermeneutilise ringiga tähistatakse üksiku ja üldise suhet. Me ei saa 
mõista ühtegi üksikut asja ilma selle taustsüsteemi tundmata. Samal ajal koosneb 
taustsüsteem ise vaid üksikutest asjadest. Hermeneutilise ringi vältimatust tõlgen-
damisel põhjendatakse sellega, et meil on tõlgendatavast alati olemas mingi eel-
teadmine ehk eelmõistmine (prior understanding, Vorverständnis), mille halvemat 
kuju on sobiv nimetada eelarvamuseks (Vorurteil). Eelteadmine on pind, millelt 
me midagi tõlgendama asume. Tõlgendamise pädevusele aitab kaasa meie intellek-
tuaalne pagas.

7.2. Üldine vaade hermeneutikale seoses teiste distsipliinidega



208

Oluline on olla teadlik oma eelmõistmise olemasolust, kuna siis on võimalik 
teha vahet eelmõistmise ja automaatse eelarvamuse vahel. Eelmõistmist pole või-
malik kõrvale jätta ega mõne määratlusega või pelga väitega tühistada. Pigem on 
tõlgendamise protsess selline, mille käigus uued teadmised põimitakse juba olemas-
olevate sisse ning kus toimub eelteadmiste kontrollimine ja vajadusel revideerimine.

Tunnetuse kujunemine. Tunnetuse edenedes selle varasemas tsüklis olemasole-
vad eelmõistmised kas tühistatakse või kinnitatakse tõlgendamise mitmendal ringil 
hermeneutilise struktuuri selginemise tõttu. Seetõttu on tekstide tõlgendamisel her-
meneutiline ring vältimatu. Ehkki hermeneutilise ringi kujund on laialt kasutusel, 
on veel parem kasutada hermeneutilise spiraali kujundit, mis laseb tõlgendusprot-
sessi igakordses lõpus selle alg-arusaamal mitmekülgsemana ja selgemana paista.

Hermeneutilisel spiraalil liikumine on nagu keerdtrepil ronimine, kus jõutakse 
ühest küljest samadesse punktidesse tagasi, ent nüüd juba kõrgemast vaatepunktist 
nähtuna. Hermeneutilisel spiraalil liigutakse läbi induktsiooni ja deduktsiooni ning 
tulemuste paikapidavus sõltub kummagi etapi tõsiasjadele vastavusest ja ammen-
davusest. Hermeneutilise spiraali kujund saab mõistetavamaks, kui vaadata tagasi 
enda isiklikule eluloole. Samade teemade üle järele mõeldes meenuvad varasemad 
nendega seotud mõtted, millest palju sisaldub ka praeguses arusaamas, ent täienda-
tuna ja avaramana.

Deduktsioon on arutlemine üldiselt üksikule, see on üldise põhimõtte taanda-
mine konkreetsele.

Induktsioon on arutlemine üksikult üldisele, see on üldistav liikumine konk-
reetse juurest abstraktsele.

Mõlema arutlusviisi kasutamisel on vead kerged tulema. Näiteks arutlus vari-
seride tegeliku loomuse üle, kui see toimub harjumusliku piiblilugemise põhjal. 
Induktsiooni ja deduktsiooni puudulikkus võib avalduda näiteks nõnda:

1) Kõige varasem variseride mainimine evangeeliumides on Mk 3:6. Loeme, et 
variserid langetasid otsuse Jeesus hukata. See seik kujundab lugeja ettehäälesta-
tuse järgnevate lugude hindamisel.

2) Pikk episood Mk 7:1–23 esitab Jeesuse dialoogi variseriga ning Jeesus annab 
siis Jesaja raamatu 29:13 tõlgenduse abil oma aja variseride kohta kriitilise hin-
nangu. Lugejal on negatiivne eelhinnang ja võib märkamatuks jääda, et episoodi 
lõpul ei ole öeldud, et variserid läinuks ära kurjade kavatsustega. Induktiivselt 
võib aga kujuneda järeldus, et variserid sepitsesid alati Jeesuse vastu kurja ja järe-
likult Jeesus ei tahtnud nendega tegemist teha. Ühe loo põhjal kujuneb eelmõist-
mine järgnevate lugude lugemise jaoks.

3) Lugedes aga episoodi Lk 7:36–50, kus Jeesus võttis vastu variseri kutse eines-

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



209

tada tema kojas, võib induktsiooniga kujunenud üldistav eelmõistmine tekitada 
kahtluse, kas see üksik lugu on ikka tõene. Deduktsiooni kohaselt võib juh-
tuda, et Jeesuse suhte hinnangul variseridega lähtutakse ka sellel üksikjuhtumil 
negatiivsest eelmõistmisest, sest vastuolude tõttu Jeesus ju ei teinud variseridega 
lähemat tegemist. Ent lugu tuleb vaadelda värske pilguga ja arvestada, et kutse 
vastuvõtmine kõneleb kutsuja tunnustamisest Jeesuse poolt. Üksiknäide kõneleb 
kategoorilise üldistuse vastu.

Milles on siinkohal küsimus? Induktsiooni käigus tehtud järeldus toetus vähesele 
materjalile. Kui veel juurde lugeda, siis samalaadne dialektiline mitmekesisus Jee-
suse suhtumisest variseridesse ilmneb Mt 23:1–39. Seal on pikk hädakuulutuste 
rida variseride ja kirjatundjate vastu, ent loo alguses tunnustas Jeesus kirjatund-
jate ja variseride istumist Moosese õpetajatoolil ja soovitas kuulajatel nende õpetusi 
pidada.

Järeldus: Jeesuse ja variseride vahelist suhet tõlgendades on vaja arvestada kõikide 
võimalike näidetega. Siis võib jõuda induktsiooni ja deduktsiooni ringi pidi liikudes 
järeldusele, et Jeesus oli kriitiline variseride mõnede suhtumisviiside ja praktikate 
suhtes, lävis aga siiski nendega ja tunnustas nende Seaduse tundmisest tulenevat 
õpetuslikku kasu rahvale. 

Muidugi kehtivad hermeneutilises töös üldised loogikareeglid ning nende tähele-
panuta jätmine kahjustab tõlgendusprotsessi tõepärasust. Võimalikest ohtudest olgu 
siin nimetatud kaks:

Tautoloogia. See on mõiste määratlemine iseenda kaudu. Vahel on see tõesena 
näiv, kuid on loomult sisutühi, ehk uut teadmist ja selgitust mitte andev tühiväide. 
Elu eesmärk on elu ise.

Demagoogia. See on võtete kogum inimese teadlikuks eksitamiseks. Neid võt-
teid on mitmeid. Üks neist on küsimuste esitamine eelnevalt esitatavate väidete 
põhjal. Puhas ja korrektne küsimus ei tohi sisaldada väidet, sest esiteks ei ole seda 
võimalik kontrollida ja teiseks ei ole küsitletav kohustatud küsija väitega nõustuma. 
Nii teevad eelnevad väited ja seisukohtade esitamised küsimusest demagoogilise 
operatsiooni, ideoloogilise surve ja poliitilise võimu saamise vahendi.374 Kui esmalt 

374	Näiteks tuleb ajakirjanik ja küsib kodanikult nõnda: „On teada, et viimastel aastatel A on 
põhjustanud B halvenemist, Teie olete vastutaval ametikohal ega ole midagi ette võtnud. Mis 
hinnangu te nüüd kogu asjale annate?“ Inimene võib olla kohe kohmetus seisundis, kus ta 
hakkab vastust välja mõtlema. Esmalt ei ole aga tõendatud, et A on põhjustanud B halvene-
mist ja teiseks ei ole teada, kas küsitletav on või ei ole midagi ette võtnud. Ei ole õige hakata 
kohe vastama päris küsimusele, et mis hinnangu te annate, ja välja vingerdama. Esmalt tuleb 
kontrollida esimest ja vajadusel teist väidet. Kui nüüd inimene hakkabki esmalt peatuma A ja 
B vahelise suhte selgitamisel ja muudel seikadel, avaldab ajakirjanik demagoogilist survet ja 
ütleb kärsitult: „Vastake küsimusele!“ 

7.2. Üldine vaade hermeneutikale seoses teiste distsipliinidega



210

esitatakse väited, on tegemist juba diskussiooniga, mis aga ei ole enam küsimusele 
vastamine.

Vahekokkuvõte: teoloogias kasutatuna on hermeneutika kirjanduslike, loogi-
liste, filosoofiliste ning teiste teaduslike meetodite rakendamise kogum Püha-
kirjast uute, kandvate ja kogukonda ülesehitavate tõlgenduste saamiseks. Siin pei-
tub hermeneutika ülesanne.

Hermeneutikat kui millegi kogetava tähenduse leidmist kasutab inimene kõik-
jal, kui kohtutakse tekstidega, märkidega, sümbolitega, piltidega, kujunditega. See-
tõttu on hermeneutika kasutus laialdane ja paljudel juhtudel märkamatu, sest see 
protsess leiab aset kõikjal, kus on vaja midagi selgemalt mõista.

On arusaadav, et kõikehaarav tunnetust suunav hermeneutiline protsess algab 
lapsepõlvest, kuna juba rääkima hakkavad lapsed tahavad teada, mida see või teine 
asi tähendab. Hermeneutika on pidevas kasutuses filosoofia ja kirjanduse uurimisel, 
õpetamisel ja populariseerimisel nii üksikute episoodide mõtte avamise mahus kui 
ka terviklike kirjandusteoste tasandil.

7.3. Kirikliku hermeneutilise vaate üldjooned

Kiriklik hermeneutika jagab samu üldiseid ülalnimetatud eeldusi, mille kohaselt 
hermeneutikal on ühtaegu kolm aspekti, milleks on teadus, kunst ja kommunikat-
sioon. Seejuures on igal aspektil oma reeglid, mis eeldavad tõlgendajalt akadeemilisi 
oskusi. Neist teaduse, kunsti ja vahendamise aspektidest lähtuvalt toimub herme-
neutika samuti kolmel tasandil:

•	 Esmalt lähenetakse tekstile kolmanda isikuna, küsides, mida see tähendas 
(eksegees).

•	 Teiseks tullakse esimese isiku tasandile, küsides, mida see tähendab minule.
•	 Kolmas on kuulutuse tasand, ja seal me küsime, kuidas jagada seda, mida 

tekst tähendab minule, „sinuga“ ja „nendega“, kellele mina kõnelen.
Teksti, selle tõlgenduse ja autoriteedi omavahelisi suhteid hermeneutilise ringi ehk 
spiraali läbimise etappidel kujutab üks võimalikest skeemidest nõnda (Osborne 
1991: 8):
Esimene tasand		 ↓    tekst		         ↑	 kaasa mõeldud (implicit)
						       	 autoriteet
Teine tasand		  ↓    tõlgendus		         ↑	 tuletatud (derived)
							       autoriteet
Kolmas tasand		  ↓    kontekstualiseerimine    ↑	 rakendatud (applied) 	
							       autoriteet

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



211

Igal teadusel on oma objekt ehk see, keda või mida uuritakse, ning subjekt, kes 
seda läbi viib, samuti eesmärk, miks seda tehakse. Kirikliku hermeneutika objekt 
on Pühakiri, subjekt nii üksikisik tõlgendajana kui ka kollektiiv õppeasutuse õppe-
toolina, kogudusena ja laiemalt kirikuna. Keskne tähendus on eesmärgil, mille jaoks 
ning kellele tõlgendust läbi viiakse. Tõlgenduse eesmärk ja subjekt kui tõlgendaja on 
tihedalt seotud ning mõlemast oleneb tõlgenduse tulemus. Kuna tõlgenduse objekt 
on Pühakiri ja eesmärk selle mõistmise kaudu saavutatav suurem selgus Jumala 
ilmutuses, siis oleme seotud ka küsimusega autoriteedist.

Pühakirja autoriteet ja selle kujunemine

Autoriteet ja autoriteetsus on raskesti avatavad mõisted üldse ning Piibel ei ole siin 
erand. Kes omistab autoriteedi, kellele ja kuidas? Autoriteedile otse viitavat väljendit 
on Piiblist raske leida.

Ladina sõna auctoritas viitab väärikusele, mõjuvõimule, lugupeetavusele, kind-
lustusele, tagatisele, usaldatavusele, kaalukusele, eeskujulikkusele. Kuna ladina 
põhisõna on auctor kui edendaja, meister, rajaja, algataja, teostaja, leiutaja, ajendaja, 
nõuandja, kinnitaja, siis loomulikult nõuab Piibli autoriteedist rääkimine kõige sel-
lega arvestamist. Autoriteedi mõiste on tihedas seoses vaadeldava objekti tegijaga, 
põhjustajaga ehk autoriga. Samal ajal kõnelevad autoriteedist ja omistavad autori-
teedi millelegi ja kellelegi inimesed. Piibli autoriteedi küsimust seostatuna inspi-
ratsiooni ja kanoniseerimise teemadega on pikemalt käsitletud raamatus „Jeesus. 
Kuningriik. Läkitamine. Kristliku misjonimõtte ja praktika sünd“ (Tasmuth ja 
Kurg 2022: 33–46).

Piibli autoriteedist kõneledes on vaja esmalt silmas pidada Vana ja Uue Tes-
tamendi omavahelist seost. Teiseks püüda näha Jumala ilmutust, inspiratsiooni 
ja Jumala rahva ajaloolist kogemust tervikliku mõjuloona. Kolmandaks arvestada 
kanoniseerimisega ning kristluse edasise ajalooga. Eelduslikult vaatleb kristlik usk 
seda kõike seoses Naatsareti Jeesuse isikuga kui Pühakirja keskmega ning ajajadasse 
mitte paigutatava Püha Vaimu tööga. Pühakirja autoriteeti selgitavad mõned põhi-
mõtted:

(1) Kirjaliku kuju saanud Jumala sõna on usaldusväärne oma jumalikult kavan-
datud eesmärgi tõttu; (2) Jumala sõna on kognitiivselt mõistetav kui neid eeldusi 
tunnustatakse ja töö nendele rajatakse; (3) Inimlik tõlgendaja peab laskma ilmutu-
sel öelda, mida see öelda tahab ega tohi seda allutada oma korrale ja uskumustele 
(Maier 1994: 146–147); (4) Piibel on piisavalt mõistetav ja selge selles, mis on 
inimese päästeks ja õigeks eluks vajalik; (5) Piibli autoriteet on päästeloo käigus 
sündinud usalduse tulemusena. Autoriteet on Jumala rahva kogemuse tulemusena 

7.3. Kirikliku hermeneutilise vaate üldjooned



212

omistatud hinnang, mis tunnistab, et Pühakirja sündimine on imelisel viisil Jumala 
töö tulemus läbi inimeste. 

Kui aga traditsioon ja formaalsed kiriklikud autoriteedid ei kontrolli meie ajal 
tõlgenduse protsessi enam niisugusel mõjuval määral nagu keskajal, siis kasvab mär-
gatavalt eksegeesi vastutus tõlgenduse järgnevate etappide, nagu hermeneutika ja 
rakenduse ees.

•	 Eksegees on loomult teoreetilisem ning sõnumi sünniaja oludele suunatum. 
Eksegeesi puhul paikneb kontekstuaalsuse rõhk uuritava teksti sünni ja esi-
meste kasutajate kaasajas. Kasulik on alustada uuritava tekstiga tutvumist nii, 
nagu oldaks seenelisena või sõdurina tundmatul maastikul, metoodiliseks 
abiks kaart ja kompass.

•	 Hermeneutika on konkreetsem ja pragmaatilisem ning tõlgendaja oma 
ajaloolisele ning sotsiaalsele kontekstile suunatum. Ideaalis peaks eksegees 
püüdlema ideoloogiaist sõltumatu uurimise poole, et tuvastada Piibli teksti 
tähendus oma aja lugejale niisugusena, nagu seda siis võidi mõista. Uue Tes-
tamendi puhul tähendab see eelkõige arvestamist esimese kristliku sajandi 
meelemaastikuga.375

Tegelikkuses ei olnud varem ega ole ka täna ideoloogiaist päris lahus eksegeesi. Näi-
teks asetavad tänase ajastu vaimust kerkinud vabastusteoloogia, feministlik teoloo-
gia, ökoteoloogia jne juba enne eksegeesi tegemist sellele oma eelmõistmise pitseri 
ning sageli järgivad oma juba valmis agendat. Seda suuremaks saab oht vigase ringi 
tekkimiseks ja just sellise tulemuse saamiseks, mida mõttes sooviti. Eriti siis, kui 
hermeneutiline rakendus saab vildakalt lõpule viidud või jääb hoopis poolikuks, 
mida osutas näide Jeesuse ja variseride suhtest. Seepärast on oluline silmas pidada, 
et ei ole põhjendatud rääkida omaette vabastusteoloogiatest ja muudest „teoloogia-
test“ selle sõna täielikus tähenduses, vaid üksnes kui tervikliku teoloogilise uurimis-
töö üksikutest fookusvaldkondadest.

Paratamatult vaadeldakse eksegeetikat ja hermeneutikat omavahel seotuna ka 
uuemate uurimismeetodite ilmudes.376 Samal ajal ei ole klassikaliste ja uute meeto-

375	Kuidas Uue Testamendi teoloogia ja hermeneutika omavahel põimunud on, näitab ka autori 
varasemas raamatus esile tulev püüd kujutada Uue Testamendi teoloogiat kontekstualisee-
rivana. Selle mõtte täpsemat esitust saab vaadata kristliku usulise mõtte ja praktika sündi 
käsitlevast õpikust (Tasmuth 2020: 17–18).

376	Klassikalist tekstikriitika, vormikriitika, ajastuloo vaatluse, kirjanduskriitika, traditsioonikrii-
tika ja redaktsioonikriitika rakendamist nimetatakse diakrooniliseks ehk läbi aja kulgevaks 
eksegeesiks. Viimase 50 aasta jooksul lisandunud nn tekstisisese eksegeesi püüdeid rakendada 
narratiivset, diskursiivset, retoorilist või temaatiliselt strukturaalset analüüsi nimetatakse ka 
sünkroonilisteks ehk kaas-ajalisteks ehk olevikulisteks meetoditeks.

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



213

dite koos kasutamine lihtne. Vormilugu ja traditsioonikriitika ei taha kuidagi haa-
kuda narratiivikriitikaga ning nende korraga kasutamine ühes töös saab olla edukas 
vaid suure meisterlikkuse omandanud uurija käes. Ent ka uuematest meetoditest 
mitmete kombineeritud koos kasutamine ei ole lihtne. Hermeneutika puhul paik-
neb kontekstuaalsuse rõhk Piibli sõnumi tõlgendamisel iga ajastu konkreetsete ini-
meste jaoks nende igapäevases olukorras.

•	 Hermeneutikat saab kujutada teksti juurest konteksti juurde viiva spiraa-
lina, teekonnana algse tähenduse juurest tänase tähenduse ja tähenduslik-
kuse ehk tähtsuse juurde.

•	 Hermeneutika on loomu poolest tähenduslik kommunikatsioonisündmus.

Piiblitõlgendus kui kommunikatsioonisündmus arvestab üldise kommunikatsioo-
niteooria reeglitega, kus teave liigub saatja (sender), sõnumi (message) ja vastuvõtja 
(receiver) vahel näiteks kas visuaalselt, auditiivselt, audiovisuaalselt või muul viisil. 
Piibliteadustes on kommunikatsioon aga piiratud ühe kanaliga, milleks on kirjuta-
tud sõna ehk tekst. Kommunikatsiooni ajalooline aspekt paikneb saatja ja sõnumi 
suhtes, strukturaalne komponent paikneb sõnumis endas ning pragmaatiline 
mõõde saab teoks sõnumi ja vastuvõtja vahel (Lategan 1992: 152). Tõlgendus leiab 
aset teksti ja lugeja vahel lugeja konkreetses olukorras.

saatja		   	 →	     sõnum	  →	 vastuvõtja
autor oma	     		      tekst			  lugeja oma 
ajaloolises kontekstis					     konkreetses kontekstis
minevik, mis ei ole 		       ajalik või ajatu?	 olevik, aga kellelt oleks 
enam küsitletav 					     lugejal küsida?

a) Tekst on ajalooline nähtus kahes mõttes, esmalt teksti enda kujunemisloona ja 
selle lõpptulemusena ning teiseks ajaloost ehk mineviku asjust jutustajana.

b) Tekst on ka lugejaga „kohtuja“ lugeja enda ajas, autori asemel, ning seega on 
tekst ka tõlgendamisloo algus.

Seetõttu ei kaota Piibli algkeeled ja nende tundmise vajadus kunagi oma alustpane-
vat tähendust, sest iga tõlge emakeelde on samas ka esimene tõlgendus.

Hermeneutika rakendamise ülesanne kristlaste seas on mõista Pühakirja õigesti 
ja tõlgendada seda evangeeliumi kohaselt. Seetõttu on kristlaste juures keskne 
niisugune ühine ning jagatud eelmõistmine, mis näeb Pühakirjas iseendast tun-
nistust andvat Sõna.

Peale selle on erinevate kirikute piiblitõlgendustes oma täpsustamist vajavad osad, 
kuna ajaloos on kujunenud varasemad eelmõistmiste kombinatsioonid. Esimesed 

7.3. Kirikliku hermeneutilise vaate üldjooned



214

neist on vanakiriklikud usutunnistused. Ent lisaks on ka tänased EKOE liikmes-
kirikud märkinud oma tõlgendustel kasutatava eelmõistmise juhisteks reformat-
siooniajal koostatud usutunnistused (Üheskoos kirik I osa 2022: 189). EELK puhul 
aitavad tõlgendusel kaasa vanakiriklikud usutunnistused ja Augsburgi usutunnistus. 
Seda eeldusel, et üks evangeelium leiab väljendusi erinevates usutunnistustes. Siiski 
ei ole usutunnistuste rakendamine päris lihtne vähemalt kahel põhjusel:

•	 kuna usutunnistused ei ole Pühakiri, vajavad usutunnistused aja möödudes 
ise oma uuenevat tõlgendamist Pühakirja alusel, mida eeldab ja nõuab her-
meneutilise ringi ehk spiraali põhimõte;

•	 kuidagi ei ole standardne ega kusagil kokku lepitud see, kuidas usutunnis-
tuste sõnastused konkreetsete teemade, nagu loodu, sünd, elu, seksuaalsus, 
abielu, vananemine, vanadus, haigus, eutanaasia, tehisaru, sõda, poliitika, 
raha jne puhul eelmõistmisena toimivad või neid tõlgendustes teadlikult 
esile tõstetakse.

Nendest kahest asjaolust järeldub, et iga üksik teadlane, uurimisrühm, kogudus ja 
konfessioon kui tõlgenduse subjekt teeb neis asjus omad otsustused ja leiab teed, 
kuidas usutunnistused Pühakirja ja usu mõistmise aluseid koondavate sünteesidena 
meid tõlgendamisel abistavad.377

Pühakirja korduva eksegeetilise uurimise alusel tehtava kontrolli vajadus kehtib 
ka traditsiooni hindamisel. Hilisemat traditsiooni ennast tuleb kontrollida Püha-
kirjas leiduvate korduvate samasuunaliste tunnistuste alusel ja kogudus/kirik kui 
tõlgendusosadus leiab selleks sobiva ja tasakaalustatud tee.

7.4. Kristliku hermeneutika alused ja eeldused

Esimene alus ja eeldus on ilmutus ning selle tunnistamine. Inimene võib Jumalast 
üldse midagi teada saada vaid Jumala enda ilmutuse kaudu. Seda on kujutatud joo-
nel Iisrael → Kristus ning tunnistusena on selle ilmutuse algkristlik tõlgendus kirja 
pandud juba Heebrea kirja alguses: 

Jumal, kes muiste palju kordi ja mitmel viisil rääkis esivanematele prohvetite kaudu, 
on nüüd päevade lõpul meile rääkinud Poja kaudu, kelle ta on seadnud kõigi asjade 
pärijaks, kelle läbi ta on ka maailmad teinud ...(Hb 1:1–2).

377	„EKOE-s ühendatud kirikutes kantakse õpetuse eest vastutust personaalselt, kollegiaalselt ja 
sinodaalselt. See leiab aset Pühakirja tõlgendamisel selleks kirikult ülesande saanud meeste ja 
naiste poolt ning Pühakirjast juhinduvates, teoloogilisi ja eetilisi teemasid käsitlevates sino-
daalsetes otsustes.“ (Üheskoos kirik I osa 2022: 204).

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



215

Jeesuse nime kirja alguses ega ka järgnevates lausetes ei nimetata enne, kui Hb 
2:14 toob esile Poja lihakssaamise. Ilmselt eeldab autor lugejatelt niisugust eelmõist-
mist, et nad teavad, kes olid prohvetid, missugune oli nende sõnum ja kes kannab 
Poja nime.

See Heebrea kirja näide Vana ja Uue Testamendi kui tekstikogu ning Jumala 
rahva õndsusloolise kogemuse alusel lubab tõdeda, et Jumal on dialoogiline Jumal 
ning looja Jumal, kelle Sõna on loov ja kelle Sõna läbi elab inimene. Sama saab 
järeldada järgnevate näidete abil:

1) Sest see ei ole tühine sõna, mis teile korda ei lähe, vaid see on teie elu, ja 
selle sõna läbi te pikendate oma päevi sellel maal, kuhu te lähete, et seda pärida 
(5Ms 32:47).

2) Alguses oli Sõna ja Sõna oli Jumala juures ja Sõna oli Jumal. Seesama oli 
alguses Jumala juures. Kõik on tekkinud tema läbi ja ilma temata ei ole tek-
kinud midagi. Mis on tekkinud tema kaudu, oli elu, ja elu oli inimeste valgus 
(Jh 1:1–4).

Niisugusena nähtud seos on Iisraeli ja paganaid hõlmavale Jumala rahvale Pühakirja 
tõlgenduse ja kuulutuse tagatis. Pühakirja tõlgenduse mõningaid eeldusi ja põhi-
mõtteid tänasel päeval kasutamiseks võib kokkuvõtvalt esitada nõnda:

1) Piibli tunnistuse ajaloolisusega arvestamine,

2) Piibli ajastu mõistetega ja sümbolimaailmaga tutvumine,

3) püüdlus esmalt algkeeltel põhineva eksegeesi abil mõista Piibli kirjutiste 
algset eesmärki,

4) Piibli siseste tõlgendustega ja mõjulooga arvestamine,

5) samasuunaliste väidete, tunnistuste, suuniste esinemine mitmes kohas, eri-
nevast ajast ja oludest pärinevatena,

6) tõlgendaja ehk tõlgenduse subjekti avatus Piibli tõotustele ja nõuetele,

7) omaenda kogemusest teadlik olemine ja sellega arvestamine – mitte viies 
oma kogemust Piiblisse, aga olles avatud kuulama, mõtisklema, õppima,

8) avatud olek metoodiliste viiside mitmekesisusele ja oma aja teaduse saavu-
tuste kasutamisele, näiteks psühholoogia, loodusteaduste üldse ja ühiskonna-
teaduste vallas.378 

378	Esitatud mõtteid on kogutud EKOE dokumendist Üheskoos kirik I osa 2022: 195–199, neid 
on täpsustatud ja selle raamatu autori poolt täiendatud.

7.4. Kristliku hermeneutika alused ja eeldused



216

Juhtjoonena nähtub, et evangeelsetes kirikutes mõistetakse Pühakirja selle keskme 
kaudu, milleks on Jumala ajalooline ning õndsuslooline toimimine Jeesuses Kris-
tuses.

Martin Luther ei innustunud keskajal palju kasutatud Pühakirja neljakordsest 
tõlgendusest. Esimest, sõnasõnalise tähenduse leidmise ülesannet kujundas ta funkt-
sionaalse tähenduse leidmise suunas viitega Pühakirja isikulisele ja tõlgenduslikule 
keskmele ehk Jeesusele – Pühakirjaga kooskõlas on see, mis kutsub esile usu ja juhib 
inimesi Kristuse poole (was Christyum treibet), mistõttu Pühakirja õige lugemine on 
see, kui Vana Testamenti loetakse Uue Testamendi valguses (Üheskoos kirik I osa 
2022: 215).

Lutheri mõjul suurema tähtsuse omandanud põhimõtted on jätkuvalt jõus: 
(1) Pühakirja autoriteedi tagatis on Pühakiri ise; (2) Pühakiri on iseennast seletav 
tekst, mistõttu kirjakohti saab mõista teiste kirjakohtade põhjal ning Jeesuse Kris-
tuse kui Piibli põhiteema valgusel; (3) Pühakirja selgus avaldub selle päästesõnumi 
ühemõttelisuses hoolimata sellest, et on kirjakohti, mida on raske mõista (Üheskoos 
kirik I osa 2022: 211).379

Selle põhjal on mõistetav, et tõlgendus algab esimesest sammust ehk Piibli alg-
teksti tõlkimisest. Lutheri küsimus, kuidas panna heebrea prohvet saksa keelt rää-
kima nii, et ta jääks ikka heebrea prohvetiks, on igavese küsimusena tuttav igale 
tõlkijale. Tõlkimine ja sellele järgnevad tõlgenduslikud sammud on kiriku ja kiriku 
liikmete jätkuv töö. Kuna sellel rajaneb misjon, on see protsess kiriku funktsioon.

Lutheri arutlus viis senise magisteeriumi ehk õpetusameti tüüpi kirikliku 
õpetusautoriteedi piiramise ning üksnes Pühakirjal põhineva õpetuse rõhutamise 
suunas. Viimast tuntakse „üksnes Pühakirja põhjal“ ehk sola scriptura põhimõttena. 
Kiriku õpetustraditsiooni Luther aga hindas ning toetas traditsiooni niisugust osa, 
mis haakus tema enda pühakirjatõlgendusega ja mis sai muutuda. Luther näis ole-
vat lähedal nn hermeneutilise ringi mõttele – uus sündiv õpetustraditsioon usu-
tunnistuskirjade näol kirjeldab oma suhet Pühakirjaga ja tõlgendab Pühakirja. Samal 
ajal tuleb usutunnistuskirju Pühakirja põhjal analüüsida ja üle vaadata (Üheskoos 
kirik I osa 2022: 215).

379	„Piibli mõistmist raskendab selles kõlavate häälte mitmekesisus, mille üks põhjus on selle 
kujunemise ülimalt pikk aeg ja loendamatute autorite ning redaktorite panus. Samas viitab 
päästesõnumi vormide märgatav ühtsus sellele, et Jumala Püha Vaimu toime on üksteist mitte 
tundvaid inimesi läbi sajandite nende töös juhtinud. Martin Luther sedastas, et Piibli põhi-
sisu – õigeksmõistmine ainult usu läbi ja Jeesus Kristuse kaudu – on selge ja ühemõtteline 
ning väljendab selle rõõmusõnumi tõsikindlust: Püha Vaim ei ole skeptik“ (Lutheri teoste 
Weimari väljaanne (WA) 18: 605,12; tsiteeritud väljaandest Üheskoos kirik I osa 2022: 217.

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



217

Sola scriptura põhimõtte ja pärimusega arvestamise vaheline tasakaal tõlgendus-
like lahendite otsimisel on ka kaasaja oludes jätkuvalt jõus. Tänapäeval lisandunud 
oluline komponent on loodusteaduse ja ühiskonnateaduste tulemite suurenev kaa-
samine tõlgendusprotsessi. 

7.5. Tõlgenduslikud võtted, mõisted ja nendevahelised seosed

Tänane evangeeliumi kuulutamine leiab aset mitmekultuurilises ja erinevatest ideo-
loogiatest täidetud ruumis. Hermeneutikast saab selles abi olla, kui oskame näha 
tõlgendust ümbritsevaid ja mõjutavaid ideoloogiaid ning praktikaid. 

Kristlik piiblitõlgendus toimub korraga nii ilmalikus kultuurikeskkonnas kui 
ka iseenda ehk uskuva osaduskonna piirides. Ristiinimeste usu kohaselt on lõpuks 
tähtsaim leida vastus küsimusele, kuidas saavad piiblitõlgendused kirikut evangee-
liumi kuulutamisel toetada.

Eelnevalt vaadeldud üldises hermeneutikas sisalduvad eelmõistmisega seondu-
vad ning kasutatavad mõisted ja terminid, nagu diskursus, paradigma ja ideoloogia. 
Seejuures on nende terminite kasutajate taustateadmised sageli ähmased. Herme-
neutiline protsess ise on ka nagu üks diskursus, mis kujundab vaimse toimimise 
viise. See on tunnetuse tee, kus eelmõistmised mõjuvad kaasa nii teadvuse kui ka 
alateadvuse tasandeil ja mõlema kaudu. 

Diskursus on esmalt olnud arutlus mingile tekstihulgale toetuval teemal. Tead-
likuma kasutuse puhul on diskursus arutlustes kasutatav tähenduste süsteem, mis 
sisaldab tavasid, norme, reegleid, hinnanguid.380 Diskursus on ka sümboolse autori-
teedi poolt ühiskonnas teadlikult kehtestatud norm rääkida konkreetsetest asjadest 
teataval kindlal viisil (Raud 2013: 423), mis muutub märkamatuks kultuuriliseks 
praktikaks. Tähelepanu vajab tõik, et diskursust organiseerivatest normidest ja tava-
dest ei ole selle passiivsetel kasutajatel tavaliselt täpsemat ülevaadet. Tavainimese 
teadmatust ära kasutades saab diskursuste kaudu kodanike identiteediloomet ala-
teadlikult mõjutada ning soovitud suunas nügida.

Identiteet381 ehk enesesamasus on osa kultuurilisest pädevusest, mille inimene 

380	Valgustusajastu kulgedes nihutas inimene oma mõtleva iseenda maailma keskpunkti, seda 
iseloomustab René Descartes’i kuulus teos „Discourse de la méthode“ (1637) ehk „Arutlus 
meetodist“. Tegemist on ratsionaalsust rõhutava diskursusega.

381	Identiteet ehk enesesamasus antakse inimesele suurel määral ühiskonna poolt kaasa. Inimene 
õpib pidama seda loomulikuks ning see aitab tal end elus kindlamalt tunda, andes inimesele 
mingi annuse seesmist rahu. Dekulturatsioon on loobumine oma päritud kultuurilistest koo-
didest ja identiteedist. Separatsioon on vähemuse sulgumine oma kultuurikeskkonda oma 
identiteeti säilitades ümbritseva kultuuriga kontaktide minimeerimise teel. Segregatsioon 
on aga võimu poolt peale surutud separatsioon. Assimilatsioon on teise kultuuri omaksvõtt 

7.5. Tõlgenduslikud võtted, mõisted ja nendevahelised seosed



218

kasvades omandab ning mis väljendab seda, millega inimene end samastab. Jeesus-
rahval kerkisid peatselt üles küsimused seoses omaenda identiteedi ehk isesuse ehk 
enesesamasuse määratlemisega ja ümbritseva ühiskonnaga suhtlemisega. Algkrist-
liku identiteediloome kulgu saab jälgida Pauluse kirjade, evangeeliumide ja Uue 
Testamendi hilisemate kirjade põhjal. Aja jooksul kujunes suurel määral ühiselt 
mõistetav usuliste mõistete süsteem, mille keskmes oli kristoloogia. Seda protsessi 
võib nimetada diskursuse kujunemiseks.

Meie kaasajal on sõna identiteet kasutus muutunud kohati lõdvaks ja sellega 
tähistatakse vahel isegi igasugust kommunikatsioonimudelit. Kommunikatsiooni-
mudel on aga ka mõjutusvahend, mis saab olla suunatud ka üksikisiku ja rahva 
identiteedi muutmisele. Siinkohal on identiteedi(loome) ja diskursuse vaheline 
kokkupuutepunkt. Diskursus on peale normide süsteemi ka protsess, mis mõjutab 
esmalt hermeneutililist spiraali selle eelmõistmise elemendi kaudu ja siis ka protses-
sis osalevaid inimesi.

Paradigma (kreeka k παράδειγμα) tähendas esmalt mustrit, näidet, eeskuju, 
millest juhinduda. Retoorikas mõistetakse paradigma all õpetlikku lugu. Sõna on 
hakatud kasutama ka mõtteraamistiku ja kontseptsiooni tähenduses, mis viib sõna-
kasutuse lähedale ideoloogiale ja poliitikale. Nii saab paradigmast diskursuse kõrval 
teine võte, mida kasutatakse nii sõnaliselt välja öelduna kui kaasa mõelduna sot-
siaalset olustikku kujundava mustrina. Pelk ütlus, et paradigma on muutunud, on 
petlikult lihtne ja võib peita nende tahet, kes sotsiaalset korda nügimise teel muuta 
tahavad.

Kristlikus teoloogias ning ristiinimese jaoks on paradigma mõistel suurem tähen-
dus kui tundub. Nii Vana kui Uue Testamendi puhul saab paradigmat vaadelda 
juhisena, mida järgida. Iisraeli jaoks oli see kreekakeelne sõna vasteks Jumala poolt 
antud mudelile ja võrdkujule niisuguses tähenduses, mida peab järgima.

Kui Moosese kaudu oli Iisraelile antud kümme käsku ehk dekaloog, anti kor-
raldus ka pühamu ja selle riistade valmistamise jaoks. Tehke täpselt eeskuju järgi 
(κατὰ ... τὸ παράδειγμα), mida ma sulle näitan (2Ms 25:9). Nõnda väljendasid 
juudid ise kreeka keeles Moosese saadud korraldust. Kreekakeelne Vana Testament 
(Septuaginta) sai esimeseks sajandiks laialt kasutatuks ning Uue Testamendi autorid 
kasutasid sageli sealt leitavaid väljendeid. Paralleelselt paradigmaga kui eekujuga, 
mudeliga või võrdkujuga kasutati ka sünonüüme. Näiteks on on 4Ms 8:4 sama 
sündmuse puhul samas tähenduses kasutatud sõna εἰδος (kujund).382 Uues Testa-

päritud kultuuri kuuluvuse asemel. Integratsioon on ühiskultuuris osalemiseks vajalike päde-
vuste omandamine ilma oma kultuurilist identiteeti minetamata (Raud 2013: 68–70).

382	Nimisõna εἰδος tähendab vormi, kuju, kujundit, seda, mida nähakse, võrdkuju, joonist, 
mustrit.

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



219

mendis kasutas Heebrea kirja autor analoogses kohas, Hb 8:5, sõna τύπος (kuju).383 
Need on tähtsad seosed, mis rõhutavad inimese kohust toimida Jumala antud must-
rite ja eeskujude kohaselt ka siis, kui nende väljendamiseks kasutatakse teisi keeli ja 
sünonüüme.

Paradigmadest ja paradigmade muutusest kaasaja teaduslikus uurimistöös saab 
lugeda head ülevaadet religioonifilosoof Traugott Vogeli sulest (Vogel 2015: 144–
155). Teemade esitus hõlmab sekulariseerumist, võitlust usulise pärandi säilimise 
pärast ning transformatsiooni, pluralismi ja tsiviilreligiooni hõlmavaid arutlusi.

Nii diskursus kui paradigma on toime poolest seotud selle dünaamilise näh-
tusega, mida hermeneutikas nimetame eelmõistmiseks. Ühelt poolt kujuneb eel-
mõistmine tunnetusprotsessis märkamatult, teisalt on diskursuse abil võimalik eel-
mõistmist kujundada. Nii diskursus kui paradigma on seotud ideoloogiaga, sest 
ideoloogia on samuti üks tunnetusprotsessi tegur, mis mõjutab eelmõistmise kuju-
nemist. Diskursused, paradigmad ja ideoloogiad mõjutavad tõlgendusprotsesse ka 
siis, kui asutakse kitsamalt piiritletud ülesannete lahendamisele.

Ideoloogia ümbritseb inimest nii palju, et seda ei märka. Ideoloogiat on käsit-
letud tuhandetes raamatutes ja ikka on jäänud see mõiste ebamääraseks, mida tun-
nistavad ka ideoloogiale keskendunud autorid ise. Ideoloogia mõiste on läbi põi-
munud paljude teiste mõistetega ja kontseptsioonidega. Seda seoste võrgustikku 
esitab Teun A. van Dijk 461 lehekülge hõlmavas raamatus, kus ta jagab materjali 
kolme mahukasse peatükki, mis vastavalt tegelevad teemadega tunnetus, ühiskond 
ja diskursus. Esimeses peatükis käsitleb ta ideoloogia sisekorraldust ja mentaalseid 
funktsioone. Teises sotsiaalseid, poliitilisi, kultuurilisi ja ajaloolisi funktsioone. Kol-
mandas näitab autor, kuidas ideoloogiat luuakse, muudetakse ja taastoodetakse val-
davalt sotsiaalselt tingitud diskursustes ja kommunikatsioonis (van Dijk 2005: 7).

Kuidas ideoloogiat ka käsitletud poleks, ikka on seda seostatud sotsiaalselt 
jagatud ideedega, mis seob selle sõna argitähenduste paljususega.384 Teun A. van 

383	Nimisõna τύπος tähendab kuju, kujundit, eelkuju, vermingut, vormi, tüüpi, jälge, jäljendit, 
reljeefi.

384	Autor kasutab palju sõna „uskumus“ ja mõtleb selle all igasugust mõtlemise tulemit. Usku-
mus erineb teadmisest, hinnangust ja arvamusest, kuigi neil on ka ühisosad (van Dijk 2005: 
32–34). Uskumusele definitsiooni andmise tõttu on kergem eristada sõnu „uskumus“ ja 
„usk“. Nii on usku võimalik eristada uskumustest eeldades, et usk on inimese kui subjekti 
konkreetne väärtuste, pühendumuse ja hoiakute kogum, milles inimene on veendunud. 
Teine sageli esinev sõna „idee“ on paljude teiste mõistete alusmõiste ja raskelt määratletav. Ka 
paljud ideest kirjutavad teadlased ei saa sellest ühtemoodi aru. Teun A. van Dijk tahabki ideid 
täpsemalt uurida ja alustab seda idee mõiste argitähenduste analüüsiga, tuues esile järgmisi 
aspekte:

•	 idee on psüühika(s asuv) objekt või protsess;
•	 idee on mõtlemise tulem;

7.5. Tõlgenduslikud võtted, mõisted ja nendevahelised seosed



220

Dijk lähendab originaalsel viisil ideoloogia ja uskumused, pidades ideoloogiat 
uskumuste385 kogumiks (van Dijk 2005: 40). Ideoloogia eri aspekte ei saa ühe lau-
sega määratleda, seda saab teha vaid lausete kogumina. Nii on ideoloogia mingi 
isikute grupi uskumuste alus, mis saavutab mõjuvõimu eriti siis, kui keegi seda ei 
märka ja kui ideoloogia „ise“ püüab rahva jaoks määratleda „terve mõistuse“ tähen-
duse (van Dijk 2005: 66–70).

Ideoloogia toimib nii mõistuse ja emotsioonide komplitseeritud tasandeil kui 
ka lihtsa praktika kaudu.386 Ühelt poolt eeldatakse, et sihtrühm saab mõistetest 
samamoodi aru nagu ideoloogia kujundajad. Teiselt poolt on ideoloogide üks töö-
võtteid just mõistete kujundamine või ka sihilik hämardamine ja ümber kujunda-
mine soovitud suunas. See on ohtlik, sest sihtrühmalt eeldatakse mõistete algupära ja 
tähenduse mittetundmist, mis teeb ideoloogilise nügimise kergemaks. Grupi ideo-
loogia „valvab“ kaudselt sotsiaalseid praktikaid ning eeskätt diskursust sotsiaalsete 
uskumuste (teadmiste ja hoiakute) ja personaalsete uskumuste (mudelite) kaudu. 
Seetõttu on diskursusel eriline funktsioon ideoloogia väljendamisel, teostamisel 
ning taastootmisel (van Dijk 2005: 371).

Evangeeliumi vaadeldakse sageli ideoloogia ühe vormina ja seetõttu on nende 
omavahelise suhte mõistmine oluline ühiskondlikes diskursustes navigeerimiseks.387 
Kuigi ideoloogia poliitilise mõistena kujunes 18. sajandil, pärinevad idee ja evangee-

•	 idee on osa teadmusest;
•	 idee võib olla personaalne või sotsiaalne.

Kitsamas tähenduses on idee uus, algupärane ning huvitav mõte olulisel teemal (van Dijk 
2005: 28).

385	Eestikeelne sõna uskumus (inglise tenet) pakub võimaluse eristada seda mõistet usust (inglise 
belief, faith). Ent ka usul on nii usutunnistuse (inglise creed) tähendus kui ka kognitiivne 
psühholoogiline aspekt uskumise (inglise to believe, to have faith) näol. Näiteks, kas oletus 
euribori langemisest on teadmine, usk või uskumus? Pigem siis uskumus. Siiski on sõnade 
usk ja uskumine kasutus argikeeles väga lai ja kirju. Palju usutakse asju, mida ei või teada. 
Usutakse seda, et sõda tuleb ja usutakse, et sõda ei tule. Usutakse, et homme on jälle päev ja 
et kodanik A käitub selliselt ja selliselt. Siiski annab uskumuse ja usu eristamine võimaluse 
kasutada uskumuse mõistet palju laiemalt. Kiriklikus kasutuses aitab selgust tuua see, kui 
mõista usu all isiklikku usaldust end ilmutanud Jumala vastu, mis toetub veendumusele ja ka 
teadmisele. 

386	Slavoj Žižek väljendab mõtet, et me elame küünilise ideoloogia ajastul, kus inimesed küll 
teavad, et nende väärtussüsteemid on illusoorsed, kuid järgivad neid sellest hoolimata (Raud 
2013: 111).

387	Rooma riigis oli evangeeliumi kujund alates Augustusest tihedalt seotud keisrikultusega ja 
seetõttu ideoloogiana vaadeldav. Eriti teravalt hakkab see silma Pauluse kuulutuses Jeesusest 
Kristusest kui Issandast ning Ilmutusraamatu sõnumis Väike-Aasia kannatavatele kristlastele. 
Ilmutusraamatus võib metsalise kuju esitamise puhul järeldada, et seal on peidus varjatud 
viide keisri kujudele avalikus ruumis. Selle teema kohta vaata lähemalt autori artiklist „Mõis-
tete „evangeelium“ ja „ideoloogia“ suhtest“ (Tasmuth 2009).

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



221

liumi keelelised kujundid antiikajast ning neil on kattuvusalad, sealhulgas huvide 
osas. Kehtib üldistus, et nii ideoloogial kui evangeeliumil puudub mõte, kui neid 
ei teadvustata, ei kuulutata ega rakendata (Tasmuth 2009: 118). Tõlgendamisel on 
väga tähtis, et oleks selge, missuguses mõistete võrgustikus me töötame.

Mõistete maailm(ad). Mõisted on igas teaduses ning seega ka eksegeetikas ja 
hermeneutikas nagu ehituskivid, mille sisust ja tähendusest oleneb ehituse edasine 
kujundamine. Mistahes objekti mõistmine oleneb selle kirjeldamisel kasutatavatele 
mõistetele antud sisust ehk tähendusest. Mõistete abil saab tegelikkust avada, ent 
ka kujundada. Demagoog võib öelda, et mina ütlen, mida see tähendab. Teadlaselt 
eeldatakse mõistete osas nende tausta tundmist ja väljendamise selgust.

Tegelikkuses juhtub vahel, et ühed teadlased kujundavad teistest teadlastest eri-
nevaid „mõistete ja sümbolite maailmu“. Seetõttu on mõistete määratlemine teadus-
töö esimeste töövõtete hulgas, kuna mõisteid kasutatakse tõlgenduste suulisel ja 
kirjalikul vormistamisel. Märgid (σημεῖον = märk, tunnustäht, ime, imetegu) ja 
mõisted on tunnetusteoorias ja teaduslikes arutlustes omavahel seotud. Semiootikast 
kui märkide süsteemist ja teooriast ning selle osast kultuuris ja uskumuste süstee-
mis vaata Rein Raua raamatust „Mis on kultuur? Sissejuhatus kultuuriteooriatesse“ 
(2023: 211–222).

•	 Võimalikult üheselt kasutatavatele mõistetele toetuv hermeneutika toimib 
tõlgendavas kogukonnas paremini, sest eelneva hariduse poolt kujundatud 
mõistete kogum on sarnasem. Nii kujunevad eeldused arutlusteemadest sel-
gemaks arusaamiseks ja nende edastamiseks nii kogudusele kui ka ühiskon-
nale.

•	 Sõnad ja mõisted on need mõtte ja lause osised, mille abil moodustatakse 
arutluse hermeneutiline struktuur. Tõlgendusprotsessis on oma koht ka pilt-
likel kujunditel, kuid nende kasutamine eeldab erilist tähelepanelikkust.

•	 Kristliku hermeneudi töö on avada võõrkeelsete terminite taust ja tähendus 
ning anda neile emakeelne vaste. See nõuab mugavusest väljumist, teemaga 
süvuti tegelemist ja asjast arusaamist. Allpool on toodud hermeneutiline 
kommentaar AI kui oskussõna tõlkimise kohta.388

388	Ingliskeelne nimetus keelemudelite, vestluste ning kiirete tehete „tegija“ jaoks on AI ehk 
Artificial Intelligence. Kuidas leida parim eestikeelne vaste, et seda siis järjekindlalt kasutada? 
Mis üldse on „intelligence“ ja mida see ütleb? Mugavusest väljumine soodustab asjast aru 
saamist. Ladinakeelne tegusõna intellego tähendab arusaamist, mõistmist, aistimist, tajumist, 
käsitamist, mõtlemist, asjatundjaks olemist. On oluline, kas mina inimesena saan aru masina 
tegevusest ja olen arukas „selle masina kui töö tegija“ kasutaja? Kas püüan säilitada sõltuma-
tust ja peremeheks olemist ega lase AI kui „tehete tegija“ arusaamal enda arust üle kasvada? 
Niisiis on kõige arukam kasutada eestikeelse vastena omasõna „tehisaru“. Eesti keelest sageli 
pikema väljendusviisiga soome keeles kasutatakse lühikest omasõna tekoäly. 

7.5. Tõlgenduslikud võtted, mõisted ja nendevahelised seosed



222

7.6. Kirikliku hermeneutilise töö eesmärk, eeldused ja etapid

Millest tuleb alustada ja kuhu peaks edasi liikuma? Kui hermeneutika kiriklik ees-
märk on kuulutamine389 ja kristlik teenimine, siis on tõlgenduskunsti raskuspunkt 
praktikas, mille kõige lühem esitus hõlmab kolme etappi:

mõistmine → 		         tõlgendamine → 		  edastamine

arusaam vaadeldavast →       tähenduse leidmine →        esitusviisi leidmine

Mõistetavalt on tõlgendusliku tegevuse etappidel nii eeldused kui alaetapid. Eel-
dustest ei ole pääsu, sest kuidas on ilma eeldusteta üldse võimalik mõista midagi või 
kedagi, kes ei ole „mina ISE“?

a) Esiteks Piibli erakordsuse ja eripära tunnistamine

Igasugune uurimistöö reguleerib end osaliselt ise vastavalt nendele tõsiasjadele, mil-
lele ta end pühendab. See tähendab, et meetodi määrab objekt ehk Vanas ja Uues 
Testamendis ilmsiks tulev Jumala ilmutus. Sellest johtuvalt jäävad tekstide kirju-
tajad ise tagaplaanile. Ilmutus ja inspiratsioon on Jumala tegu ning Jumala poolt 
määratud teed Pühakirja sünni juurde, mis said teoks läbi inimeste.

Pühakiri on seega täiesti nii Jumala tegu kui inimese tegu (Maier 1994: 130–
131). See, kes kõneleb ehk Jumal ja see, kes kuuleb ehk inimene, ei ole samal tasa-
pinnal. Usuline Piibli tõlgendamine eeldab, et Piibel otsekui rullib inimese jaoks 
lahti Jumala plaani ja selle suuna. Seetõttu saab öelda, et maailma luues Jumal lõi 
„ajaloo areeni“ ehk ajaloo liikumise jaoks aja (Maier 1994: 23). Piibel kutsub luge-
mise läbi ellu suhte Jumala kui ilmutuse andja ning inimese kui ilmutuse saaja ja 
tõlgendaja vahel. Samaaegselt vahendab Piibel ka eri aegadel ja kohtades elanud 
inimeste ja üha uute lugejate kohtumist.

Piibli niisuguse eripära tunnistamine lugeja poolt muutub üllataval kombel
kõigepealt teksti mõistmise üheks eelduseks, millele toetub selle sõnumi edastamine 
pastorilt kogudusele, õppejõult üliõpilasele, kristlaselt oma naabrile ehk ligimesele 
jne. Sellisel juhul teadmised ja mõttemudelid täienevad Pühakirja värske lugemise 
käigus tükkhaaval nagu korje tulem põllul. Usuteadus on sündinud usu läbi, saab 
teavet usu läbi ja usuteadlane ise elab usus. Samas ei ole usuteadus erand selles 
mõttes, et ka teistel teadustel on omad eeldused ja lähtekohad, mis ei kuulu vaid-
lustamisele.

389	Hästi esitab seda eesmärki Osborne väljendiga „expository preaching“ ehk seletav ning tõl-
gendav jutlustamine (Osborne 1991: 12).

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



223

b) Teiseks usk ja uskumine

Kristlik usk on tunnistav usk. Kristliku tõlgendusprotsessi toimimise tingimus ehk 
sisemine tegur on sõnumi tõlgendaja võime usulisele tundlikkusele ja empaatiale. 
Seda nimetatakse ka usuliseks kongeniaalsuseks. Kommunikatsioonis eeldatakse 
usku nii sõnumi tõlgendajalt ka selle sõnumi vastuvõtjalt. Ühtviisi on usu alusel 
on toiminud üksteist isiklikult pea üldsegi mitte tundnud Vana ja Uue Testamendi 
tekstide kirjutajad, redaktorid ning kanoniseerijad paljude sugupõlvede jooskul.

Usk on üldise hermeneutilise eelmõistmisega sarnane, kuid seotud isiku veendu-
mustega, erineb eelmõistmisest ja on sellest üks samm edasi. Usku võib nimetada 
kirikliku hermeneutika siseteguriks ning usku kui tõlgendaja identiteedi aspekti ei 
saa kõrvale jätta ega „maha panna“.390 Usuteadus eeldab uurijalt usu omaksvõttu, 
mida tunnistab ka Rein Raud ja eeldab, et mõlemad, nii usklik kui ateistlik uurija 
peaksid uurimistöö ajaks oma veendumused peatama (Raud 2013: 272–273). Idee 
on kena, kuid tegelikkuses ei ole kumbki päriselt võimalik. Usk loob tõlgendaja 
niisuguse hoiaku, mis on vajalik ilmutuse ja tõlgendamise pingeväljas toime tulemi-
seks ja tähenduslikele tulemustele jõudmiseks.

Inimese uskumus oma intellektuaalsest täiskasvanulikkusest ja autonoomsuse 
viljakusest on osutunud petlikuks. See oli ka pattu languse peibutus ja pettus, 
sellest tulenev jätkuv hübris, mis tühistati Kristuses (1Ms 3:1–19; Rm 1:18–32; 
1Kr 1:17–31). Pühakirja kristliku tõlgendaja jaoks on vastus autoriteedi vahetuses 
iseenda juurest tagasi Sõnas ilmneva ilmutuse juurde. Esiteks saavad teoreetilised 
kategooriad nagu valgus, tõde, teadmine, tarkus ja vabadus uuesti omale kohale 
seal, kus Jumal on Issand. Teiseks saavad kuulekus, jüngriks olemine, uuenemine, 
usaldus ja armastus Pühas Vaimus selgeks kui ilmutuse mõistmise olulised aspektid. 
Püha Vaim juhib tõlgendajat usklike osadusse ja selle osaduse kaudu, mistõttu tõl-
genduse parim toimumiskoht on kirik (Maier 1994: 58–61).

c) Kolmandaks Püha Vaimu töö ning 
tõlgendaja enda muutumise tunnistamine

Usk tähendab usaldust Püha Vaimu ligiolu kohta nii igapäevaelus üldiselt kui ka 
Piibli lugemisel ja tõlgendamisel eriliselt. Pühakirja seesmine tundmine saab võima-
likuks Püha Vaimu toimel ning nõnda, et tõlgendaja on nagu Jeesuse jünger (Maier 
1994: 50–51). Jeesuse jünger kasvab Jeesuse toimel Püha Vaimu läbi.

390	Usu või selle vastandi ateismi maha panemine uurimistöö ajaks on Rein Raua mõtte kohaselt 
eelduseks neutraalse tõlgenduse läbiviimiseks. Praktika näitab aga seda, et uurija ei saa oma 
isiku olemuslikke aspekte peatada. Nii usulised kui muud veendumused osalevad mõtlemises, 
emotsioonides ja hinnangutes ning ausam on nende olemasolust võimalikult täpselt teadlik 
olla ja seda tunnistada.

7.6. Kirikliku hermeneutilise töö eesmärk, eeldused ja etapid



224

Paulus tundis väga selgelt enda ja teiste inimeste nõrkust ja arusaamise puudu-
likkust vaimseis asjus ning palve vajadust. Just palvele tähelepanu pöörates sõnas-
tas ta meile lohutuse: Samuti tuleb ka Vaim appi meie nõtrusele: me ju ei tea, kui-
das palvetada, nõnda nagu peab, kuid Vaim ise palub meie eest sõnatute ägamistega 
(Rm 8:26–27). Ärgem unustagem olla avatud Vaimu kohalolule ka siis, kui oleme 
Piibli tõlgendamisel raskustes. Samuti laskem end juhtida Pauluse koolkonna teiste 
sõnumite poolt, mis manitsevad mitte kustutama Vaimu toimet enda juures ja oma 
kiriku töös ning mitte kurvastama Jumala Püha Vaimu (1Ts 5:19; Ef 4:30).

Johannese evangeeliumis esitatakse Püha Vaimu Jeesusesse uskuva inimese kin-
nitajana, toetajana ja trööstijana ehk parakleedina. Piibli tõlgendamisel vajame 
Püha Vaimu kui Tõe Vaimu, keda Piibel ise nõnda esitab:

Ja ma palun Isa ja ta annab teile teise Lohutaja, et tema oleks teiega igavesti: Tõe 
Vaimu, keda maailm ei saa võtta vastu, sest ta ei näe teda ega tunne teda ära. Teie tun-
nete tema ära, sest ta jääb teie juurde ja on teie sees (Jh 14:16–17).

Püha Vaimu kaasabil leiab aset ka Jeesuse sõnade uus tundmasaamine ehk logose 
anamnees. Sellest loeme pisut edasi: Aga Lohutaja, Püha Vaim, kelle Isa saadab minu 
nimel, tema õpetab teile kõik ja tuletab teile meelde kõik, mida mina teile olen öelnud 
(Jh 14:26). Nii on meil piiblitõlgenduste juures olles vaja seda sõna ja meeldetule-
tust ise meelde tuletada. 

d) Neljandaks sellega arvestamine, et Pühakirja tõlgendamine 
on koguduse/kiriku loomulik tegevus

Püha Vaimu toimel saab Pühakirja tõlgendus elavaks just usukogukonnas kui õppi-
mise ja tõlgendamise osaduses. Nii on kirikut tabavalt nimetatud Piibli kõlakojaks, 
kus sola scriptura põhimõte paneb meid mistahes muudele kirjutistele vähem kaalu 
andma. 

Kiriku kuulutust ja selle misjonaarset mõju silmas pidades on oluline jooksvalt 
leida vastuseid vähemalt kahele LML dokumendis esitatud küsimusele.391 Need on:

(1) Kuidas toimida nii, et lisaks Pühakirja ustavale tõlgendamisele oleksid kogu-
dused ja kirikud neid ümbritsevate inimeste jaoks ka evangeeliumi elavaks tõl-
genduseks?

391	LML dokument „Alguses oli Sõna“ (Jh 1:1): Piibli koht luterliku osaduse elus: Luterliku 
hermeneutika uurimusdokument“ EELK UI väljaandes Üheskoos kirik I osa: Kirik – Pühakiri, 
armulaud – amet (2022: 207–225), esitab rea olulisi küsimusi ja avab arutlusteemasid, millest 
paljusid on käesolevas raamatus eri kontekstides vaadeldud. Need kaks küsimust eristuvad 
aga seetõttu, et olid ja on kiriku jaoks eriti mõjukad, harva käsitletud ja olid algkristluse elus 
väljapaistvad tegurid.

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



225

(2) Missugune on Piibli tõlgendamise protsessis teksti, tõlgendaja ja konteksti 
kõrval Püha Vaimu roll?

Püüame vastata ülal esitatud hermeneutilise töö analüüsis omandatu abil.
Paulus leidis nendes küsimustes oma tee. Jumalalt anniks saadud avatud vaatega 

nägi ta oma kogemuse põhjal, kuidas inimesed erineval viisil kompavad vabaduse 
piire. Paulus kõneles Jumala poolt antud vabaduse piiride usus läbi tunnetatud tõl-
gendusest kahes omavahel seotud, ent erineva rõhuasetusega plaanis.

Esimesel puhul toimub arutlus rohkem individuaalsel alusel, ehkki ka sellel on 
ühiskondlikud tagajärjed. Korintlaste enesekindlale ja uhkele väitele, et kõik on 
lubatud, vastab ta, et kõigest ei ole kasu. Seejärel aga lisab tähelepandavalt hoia-
tavalt: „Siiski, miski ärgu saagu meelevalda minu üle“ (1Kr 6:12). Meelevald392 on 
tegelikkuseks saav vägi, mis suunab ja sunnib millekski. Just kellegi meelevalla alla 
sattumises on hädaoht ka ristiinimesele, sest siis hakkab kellegi teise meelevald meie 
mõtlemist, usku, otsustusi ja käitumist juhtima.

Teisel puhul on aga Pauluse eetiline arutlus selgelt kogukonda, ligimesi ja kogu-
dust puudutav. Öeldakse: „Kõik on lubatud!“ – Siiski kõigest ei ole kasu. „Kõik on 
lubatud!“ – Siiski kõik ei ehita kogudust (1Kr 10:22).

Mõlemad kogudusesisese diskussiooni näited, millesse Paulus sekkus, ei ole 
ühegi otsese kirjakoha tõlgendused. Need on hoopis Pühakirja, eluliste kogemuste 
vaatlemise ja Püha Vaimu mõjul tehtud laia spektriga hermeneutilised järeldused, 
millel on eetiline kaal ja praktiline kasvatuslik mõju.

Inimestena küsime sageli, kus on Jumal, mida Jumal meile teeb või mida toob? 
Ka variserid küsisid kord Jeesuselt, millal tuleb Jumala riik? Nad said vastuseks, et 
Jumala riik on juba teie seas (Lk 17:20–21). Selgituseks sobib kommentaar, et vari-
serid ei olnud nende seas liikuvas Jeesuses Jumala kuningriigi kohalolu märganud. 
Ent kui jüngrid küsisid Jeesuselt, millal ta Iisraeli kuningriigi taastab, andis Jeesus 
neile teistsuguse vastuse. Teie kui jüngrid peate hoopis ise olema minu tunnistajad 
Jeruusalemmas ja kogu Juuda- ja Samaariamaal ning ilmamaa äärteni (Ap 1:7–8).

392	Kreeka eksousia (vägi) ja ladina auctoritas on nähtused, mida inglise keeles sageli edastatakse 
sõnaga authority ja mis on meile nii tuttav autoriteedi nime all.

7.6. Kirikliku hermeneutilise töö eesmärk, eeldused ja etapid



226

7.7. Tõlgendamist toetavad reeglipärasused, põhimõtted ja võtted

Sõnumi mitmekordne tõendatus Piiblis. Teksti tõlgendamise käigus avastatud 
mustrit kinnitab see, kui sõnum leiab mitmekordset tõendamist pühakirjaliste tun-
nistuste ketina. See tähendab juhtumeid, kus uued nüansid ja täiendused lisandu-
vad üksteisele. Nad võivad ilmneda juba mitmel pool Vanas Testamendis, kordu-
vad Jeesuse kuulutuses ning tulevad esile Paulusega seotud kirjanduses ja ka mujal. 
Heebrea kirja autor esitas selle tõlgendusliku põhimõtte nõnda, et sidus heebrea 
pühakirja ja Jeesuse isiku nii üldisel tasandil ja diakrooniliselt ehk aegu läbivalt, et 
selle näite alla saab asetada kõik teised üksikud Piiblist leitavad tunnistuste ketid:

Jumal, kes muiste palju kordi ja mitmel viisil rääkis esivanematele prohvetite kaudu, 
on nüüd päevade lõpul meile rääkinud Poja kaudu, kelle ta on seadnud kõigi asjade 
pärijaks, kelle läbi ta on ka maailmad teinud (Hb 1:1–2). 

Samal kombel annab otsitavale tõlgendusele kinnitust ka see, kui tekst viitab 
eri põlvkondade usukogemustele. Näiteks meenutab Timoteosele saadetud esimese 
kirja autor adressaadi siirast usku, mis esmalt elas tema vanaemas Loises ja tema 
emas Eunikes ja nüüd elab Jumalale tänuliku autori veendumust mööda ka Timo-
teoses (2Tm 1:3–5). Teine näide on julgustus õpetada ja misjonitööd teha sõnadega: 
Ja mida sa minult oled kuulnud paljude tunnistajate kuuldes, see anna ustavate ini-
meste hoolde, kes edaspidi sobivad õpetama ka teisi (2Tm 2:2). Kolmas näide toonitab 
seda, kuidas lapse usuline kasvatamine kannab hiljem head vilja, andes lapsele tar-
kust päästeks usu kaudu, mis on Kristuses Jeesuses (2Tm 3:14–17).

Tüpoloogia ja selle kasutamine. Piiblis on mõned näited tüpoloogilise tõlgen-
duse kasutamisest. Tüpoloogia on tõlgendusvõte niisugustest sündmustest Jumala 
ajaloos, mille kogu tähendus inimesele esialgu varjatuks jääb. See tähendab vaadet 
niisugustele mineviku sündmustele, mis on saanud meile typos’teks ehk näideteks 
ning mis seetõttu saavad tähenduslikuks tänase päeva jaoks. Kehtib reegel, et tüpo-
loogiline tõlgendus on õigustatud alles seal, kus Piibel selgesõnaliselt niisugust ter-
minoloogiat kasutab.

Tüpoloogilise tõlgenduse esmane tingimus on konkreetse ja eristatava ajaloolise 
sündmuse olemasolu. Teiseks asjaolu, et tüpoloogiline arusaam ei loo uut ilmu-
tuslikku teavet, vaid joonib alla ja rikastab arusaamist juba toimunud ajaloolisest 
näitest. Kolmandaks on tüpoloogiline tõlgendus õigustatud uue lepingu raames ja 
nii, et see toetub Jeesus-sündmusele kui alusele (Maier 1994: 85–88). Nõnda toob 
Paulus Iisraeli kõrberännu sündmused hoiatavateks näideteks (τύποι 1Kr 10:6 ja 
τυπικῶς 1Kr 10:11), et Korintose kristlased ei himustaks kurja, ei saaks ebajuma-
lateenriteks, ei nuriseks ega langeks kõlvatusse, nagu see juhtus esiisadega.

Allegooriline tõlgendus kui erandlik võte. Teksti allegooriline mõistmine lähtub 

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



227

sõnade pealispindsest tähendusest selleks, et avada selle taga olevat sõnumit. Uue Tes-
tamendi ainus näide, kus seda sõna kasutatakse, pärineb Pauluselt, ja selle ülesanne 
on avada kahe lepingu ehk testamendi ehk liidu erinevust (Gl 4:21–31). Selleks on 
Seaduse all olemine kui orjapõlv ühelt poolt, võrreldes Kristuse poolt toodud vaba-
dusega teiselt poolt. Niisiis on siin Pauluse toodud võrdpildid (ἀλληγορούμενα – 
4:24) kahe erineva lepingu avamise jaoks. Üllatav on, et ühte neist iseloomustavad 
sõnad Siinai, orjapõlv ja Haagar. Teine on aga ülal asuv vaba naine Jeruusalemm, 
kes on meie ema. See ainus otsene Uue Testamendi sõnasõnaline näide seab alle-
goorilisele tõlgendusele piirid, teeb selle tüpoloogilise menetlusega ositi sarnaseks ja 
kutsub kasutajat erilisele ettevaatusele.

Prohvetlik tõlgendus. Selle tõlgenduse puhul kohtume Piiblit läbiva nähtusega, 
mida võib sõnastada ilmutuse edasi kulgemisena ajas. Prohvetlikkus on väga mahu-
kas teema ning üks Pühakirja keskseid tunnuseid, ent nõuab erilist ettevaatust. Siin-
kohal ei ole küll ruumi näidete toomiseks, kuid mõned metoodilised juhised on 
vajalikud.

Esimene reegel seab tõlgendaja ette ülesande eristada oleviku vorm ja tuleviku 
vorm. Teine reegel on see, et olevikulise prohvetliku tõlgenduse juures on vaja erilist 
reserveeritust. Kolmandaks asjaolu, et teksti prohvetlik mõistmine ei too kaasa uut 
ilmutust, mis ületaks juba olemasoleva Pühakirja sõnumi selguse. Neljas reegel kut-
sub üles pidama au sees korda, millele juhib juba tähelepanu 1Kr 14 (Maier 1994: 
90–94). Paulus manitseb, et kõik sündigu viisakalt ja korra järgi, sest Jumal ei ole 
korratuse, vaid rahu Jumal (1Kr 14:33).

Kogudusliku osaduse toe põhimõte. Kirikule on kaasa antud vägi, armastus 
ja arukus (2Tm 1:7), mis aitab suunata ja hoida ka tõlgendaja motiive ja hoia-
kuid. Oluline on tõlgendaja enda vaimulik kasvamine ja selleks aitab kaasa rohke 
tähelepanu pööramine iseenda kohta käivatele tekstidele: Kristuse sõna elagu rik-
kalikult tee seas, kõiges tarkuses õpetage ja manitsege üksteist psalmide, hümnide ja 
vaimulike lauludega, laulge kogu südamest tänulikult Jumalale! Ja kõik, mida te iial 
teete sõnaga või teoga, seda tehke Issanda Jeesuse nimel, tema läbi Jumalat Isa tänades 
(Kl 3:16-17).

Kollektiivsuse põhimõtte kohaselt ei ole õige alahinnata ka lihtsate kristlaste 
usulist tunnetust ja sellest tulenevat kasu. Nimelt saab Jumala tarkus sageli teata-
vaks koguduse erinevate liikmete kaudu, ning koguduse liige on lõpuks ju ka pastor 
ise. (Ef 3:10)

Koguduses tehtava töö olulised juhtjooned on koguduse hoidmine ja kasvata-
mine kõige avaramas mõttes ning koguduse liikmete õpetamine. Selleks, et neid 
kaasata ka kuulutusse ning julgustada ja väestada pastoraalsete nõuannete kohaselt:

7.7. Tõlgendamist toetavad reeglipärasused, põhimõtted ja võtted



228

•	 Seda head, mis sinu hoolde on usaldatud, hoia Püha Vaimu abil, kes meis elab 
(2Tm 1:14).

•	 Ja mida sa minult oled kuulnud paljude tunnistajate kuuldes, see anna ustavate 
inimeste hoolde, kes edaspidi sobivad õpetama ka teisi (2Tm 2:2).

Nii kiriku ajaloo üldine tundmine kui ka vahel üksiku isiku eluloo seikade esiletõst-
mine aitavad teravdada vaadet eksistentsiaalsetele tõsiasjadele ja leida vastuseid ka 
meie ees seisvatele küsimustele (2Tm 3:10–12).

Hermeneutika ja jutlustamine. Asjakohase jutlustamise alus on eelnev eksegee-
tiline töö Piibli tekstiga. Jutlustamisel on vaja vältida nii eksegeetilise töö tegemata 
jätmist ja kohe tunde alusel kõnelema asumist kui ka Piibli ajastulooliste seikade 
ja eksegeesi üksikasjade liiga pikka esitamist. Muidu võib juhtuda, et tänase päeva 
sõnumini ei jõutagi.

Järgneb käesoleva aja olustiku ja sihtrühma vajaduste teadvustamine. Tähelepanu 
keskmes võivad olla kord tervis ja eetika, kord sotsiaalne õigus, poliitika, keskkond, 
konkreetse kogukonna põletavad probleemid või kogu rahva ohuolukord. Her-
meneutika prohvetliku aspekti teadvustamisel on abi Vana Testamendi prohveti-
kirjanduse ning Pauluse kirjade tundmisest. Selle mõtiskluse alusel sünnib sõnumi 
kujundamine ning edastamise vormimine.

Jutlustamisel on kasulik meeles pidada, et ka kommunikatsiooni etapil peetaks 
kinni Platoni ja Aristotelese sõnastatud kunsti ja loogika tunnustest. Jutlustamine 
on kunst, arukalt seostatud diskursus. Sama oluline on teadvustada logose ehk sõna, 
ethose ehk kombe ja harjumusliku haabituse ning pathose ehk kogetu, läbielatu ja 
tundmuses tõeks saanu ühtsust.

Jutlustaja isik on jutluses kohal ka oma igapäevase praktilise elu kaudu. Näi-
teks sai Dietrich Bonhoefferi tõlgenduse horisondis keskseks see olukord, milles nii 
tema, Saksamaa kui kogu Euroopa teise maailmasõja päevil asusid. Bonhoeffer ei 
vaikinud ja oli valmis oma tõekspidamiste nimel kannatama. Sõnumi vormimine ja 
edastamine nõuavad isiklikku küpsust ning julgust.

Jutlus on tõlgendamine, mis on alati kommunikatsioon ning seetõttu ka keele ja 
tõlkimise sündmus. Jutlus on tõlgenduse viimane etapp ning ka seal on tähtis läbi-
mõeldud keelekasutus ning ilus ja selge emakeel. Ning viimaks hoiakuline eeldus: 
olgu kuulutuse kujundamisel silmade ees nii Jumala au kui ligimese kasu.

PÜHAKIRJA JÄTKUV TÕLGENDAMINE USKUVATES KOGUKONDADES – HERMENEUTIKA



229

Allikad, teatmeteosed, abivahendid

An Intermediate Greek-English Lexicon. 1991. Liddell and Scott. Oxford: Clarendon 
Press.

Eusebius. The History of the Church from Christ to Constantine (Hist. eccl.). 1989. 
Translated by G. A. Williamson. Revised and edited with a new introduction by 
Andrew Louth. London, England: Penguin Books.

Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und der früh-
christlichen Literatur. 1988. Walter Bauer. Berlin – New York: Walter de Gruyter.

Handkonkordanz zum griechischen Neuen Testament. 1951. D. Dr. Alfred Schmoller. 
Stuttgart: Privilegierte Württembergische Bibelanstalt.

Kreeka-eesti Uue Testamendi õppesõnastik. 2011. Marju Lepajõe. Tallinn: Maarjamaa.

Ladina-eesti sõnaraamat. 1986. R. Kleis, Ü. Torpats, L. Gross, H. Freymann. Tal-
linn: Valgus.

Lexikon der Antike. 1977. Hgg von Johannes Irmscher in Zusammenarbeit mit 
Renate Johne. Leipzig: VEB Bibliographisches Institut.

Lexikon zur Bibel. 1988 [1960]. Hgg von Fritz Rienecker. Wuppertal: R. Brockhaus 
Verlag.

New Testament Apocrypha I. Gospels and Related Writings. 1991. Toim. Wilchelm 
Schneemelcher. Westminster / John Knox Press: James Clarke Co. 

Novum Testamentum Graece.28 2014. Nestle–Aland. Stuttgart: Deutsche Bibel-
gesellschaft.



230

Kasutatud kirjandus

Aejmelaeus, Lars. 1993. Jeesuksen ylösnousemus. Osa I. Tausta ja Paavalin todistus. 
Helsinki: Suomen Eksegeettisen Seuran Julkaisuja 57.

Aejmelaeus, Lars. 1994. Jeesuksen ylösnousemus. Osa II. Synoptiset evankeliumit ja 
Apostolien teot. Helsinki: Suomen Eksegeettisen Seuran Julkaisuja 59.

Aejmelaeus, Lars. 1996. Jeesuksen ylösnousemus. Osa III. Johanneksen evankeliumi ja 
süstemaattinen tarkastelu. Helsinki: Suomen Eksegeettisen Seuran Julkaisuja 66.

Alexander, Philip S. 2001. Hellenism and Hellenization as Problematic Historiograp-
hical Categories. – Paul Beyond the Judaism/Hellenism Divide. Toim. Troels Enberg-
Pedersen. Louisville, London, Leiden: Westminster John Knox Press, 63–80.

Barnett, Paul. 2005. The Birth of Christianity: The First Twenty Years. Grand Rapids, 
Michigan/Cambridge, U.K.: William Eerdmans Publishing Company.

Barrett, Kingsley C. 1987. Johanneisches Christentum. – Die Anfänge des Chris-
tentums: Alte Welt und neue Hoffnung. Jürgen Becker jt. Stuttgart, Berlin, Köln, 
Meinz: Verlag W. Kohlhammer, 255–278.

Beasley-Murray, George R. 1994. The Kingdom of God and Christology in the 
Gospels. – Jesus of Nazareth: Lord and Christ. Essays on the Historical Jesus and 
New Testament Christology. Toim Joel B. Green ja Max Turner. Grand Rapids, 
Michigan: William B. Eerdmans Publishing Company/Carlisle, UK: The Pater-
noster Press, 22–36.

Becker, Jürgen. 1991. Das Evangelium nach Johannes. Kapitel 1–10. Ökumenischer 
Taschenbuchkommentar zum Neuen Testament 4/1. Gütersloh und Würzburg: 
Gütesloher Verlagshaus Gerd Mohn und Echter Verlag.

Bird, Michael F. and James G. Crossley. 2008. How did Christianity Begin? A belie-
ver and non-believer examine the evidence. London/Massachusetts: SPCK/Hend-
rickson Publishers.

Boismard, Marie-Emile. 1993. Moses or Jesus: An Essay in Johannine Christology. 
Minneapolis: Fortress Press / Leuven: Peeters Press.

Brown, Raymond E. 1979. The Community of the Beloved Disciple: The Life, Loves, 
and Hates of an Individual Church in New Testament Times. New York, Ramsey, 
Toronto: Paulist Press. 

Bruce, F. F. 2010. Paulus. EELK UI õppekirjandus 5. Tallinn: Kirjastus Logos ja 
EELK Usuteaduse Instituut.



231

Bruce, F. F. 1990. The Acts of the Apostles: The Greek Text with Introduction and 
Commentary. Leicester, England / Grand Rapids, Michigan: Apollos / William 
B. Eerdmans Publishing Company.

Bultmann, Rudolf. 1952. Theology of the New Testament. Volume One. London: 
SCM Press.

Burchard, Christoph. 1987. Jesus von Nazareth. – Die Anfänge des Christentums. 
Alte Welt und neue Hoffnung. Jürgen Becker jt.. Stuttgart: Kohlhammer, 12–58.

Canfora, Luciano. 2001. Kodanik. – Vana-Kreeka inimene. Koostanud Jean-Pierre 
Vernant. Avita, 123–155.

Colpe, Carsten. 1987. Die älteste judenchristliche Gemeinde. – Die Anfänge des 
Christentums. Alte Welt und neue Hoffnung. Jürgen Becker jt. Stuttgart: Kohl-
hammer, 59–79.

Crossan, John Dominic. 2007. God and Empire: Jesus Against Rome, Then and Now. 
HarperSanFrancisco: A Division of HarperCollins Publishers.

Crossan, Joh Dominic ja Jonathan L. Reed. 2001. Excavating Jesus: Beneath the 
Stones, Behind the Texts. London: SPCK.

Culpepper, Alan R. 2000. An Introduction to the Johannine Writings. – The Johan-
nine Literature With an Introduction by R. Alan Culpepper. Barnabas Lindars, 
Ruth B. Edeards & John M. Court. Sheffield: Academic Press, 9–27.

Dunn, James D. G. 1998. The Theology of Paul the Apostle. Grand Rapids, Michigan 
/ Cambridge, U.K.: William B. Eerdmans Publishing Company.

Dunn, James D. G. 2009. Beginning From Jerusalem: Christianity in the Making, vol 
2. Grand Rapids, Michigan / Cambridge, U.K.: William B. Eerdmans Publish-
ing Company.

Dunn, James D. G. 2019. Jesus According to the New Testament. Grand Rapids, 
Michigan: William B. Eerdmans Publishing Company.

Edwards, Ruth B. 2000. The Johannine Epistles. – The Johannine Literature With an 
Introduction by R. Alan Culpepper. Barnabas Lindars, Ruth B. Edeards & John 
M. Court. Sheffield: Academic Press, 110–203.

Eskola, Timo ja Eero Junkkaala. 1994. Tyhjän haudan arvoitus – mitä uskoa ylösnou-
semuksesta. Helsinki: Uusi Tie.

Esler, Philip. 1994. The First Christians in their Social Worlds. Social-scientific app-
roaches to New Testament interpretation. London and New York: Routledge.



232

Fischer, Karl Martin. 1995. Algkristlus. Tlk. Elmar Salumaa. EELK UI õppekirjan-
dus 4. Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut.

Foster, John. 1997. Church History 1: The First Advance AD 29–500. London: 
SPCK.

Foulkes, F. 1996. Peace. – New Bible Dictionary, 3rd Edition. Nottingham, England: 
Inter-varsity Press, 891.

Gadamer, Hans-Georg. 2002. Hermeneutika universaalsus. Valik esseid ja intervjuu-
sid. Tlk. Andrus Tool. Tartu: Ilmamaa.

Goodman, Martin. 2025. Judaismi ajalugu. Tlk. Lauri Liiders. Postimehe Kirjastus 
OÜ.

Gordon, R. P. 1996. War. –New Bible Dictionary, 3rd Edition. Nottingham, Eng-
land: Inter-varsity Press, 1229–1230.

Hasenfratz, Hans-Peter. 2004. Die antike Welt und das Christentum. Menschen, 
Mächte, Gottheiten im Römischen Weltreich. Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft.

Heckel, Theo, K. 1993. Der Innere Mensch. Die paulinische Verarbeitung eines plato-
nischen Motivs. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Hengel, Martin. 1973. Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer begegnung unter 
besonderer Berücksichtigung Palästinas bis zur Mitte des 2.Jh.s v.Chr. WUNT 10. 
Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Hill, Craig C. 2007. The Jerusalem Chruch. – Jewish Christianity Reconsidered: Ret-
hinking Ancient Groups and Texts. Toim. Matt Jackson-McCabe. Minneapolis: 
Fortress Press, 39–56.

Hiob, Arne. 2025. Aegumatu Piibel. Ülevaade õpetusest ja ajaloost. Tallinn: EMK 
Teoloogiline Seminar.

Houlden, Leslie. 1992. Jesus: A Question of Identity. London: SPCK.

Hunter, Archibald M. 1966. The Gospel According to St Paul. A Revised Edition of 
Interpreting Paul’s Gospel. Philadelphia: The Westminster Press. 

Huuhtanen, Pauli ja Nils Martola. 1997. Jeesuksen ajan Palestiina. – Nasaretilaisen 
historia. Toim. Risto Uro ja Outi Lehtipuu. Helsinki: Kirjapaja, 52–105.

Jackson-McCabe, Matt. 2020. Jewish Christianity: The Making of the Christianity-
Judaism Divide. The Anchor Yale Bible Reference Library. Yale, New Haven, and 
London: Yale University Press.



233

Jeanrond, Werner G. 1991. Theological Hermeneutics: Development and Significancs. 
London: Macmillan.

Jervell, Jacob. 1998. Die Apostelgeschichte. Übersetzt und erklärt von Jacob Jervell. 
KEK, Dritter band – 17. Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Jewett, Robert. 1971. Paul’s Anthropological Terms: A Study of their Use in Conflict 
Settings. Arbeiten zur Geschichte des antiken Judentums und des Urchristen-
tums. Band X. Leiden: E. J. Brill.

Judge, E. A. 2008. Social Distinctives of the Christians in the First Century: Pivo-
tal Essays by E. A. Judge. Edited by David M. Scholer. Peabody, Massachusetts: 
Hendrickson Publishers.

Keener, Craig S. 2016. The Mind of the Spirit. Paul’s Approach to Transformed Thin-
king. Grand Rapids, Michigan: Baker Academic.

Kelber, Werner H. 1983. The Oral and the Written Gospel. The Hermeneutics of Spea-
king and Writing in the Synoptic Tradition, Mark, Paul, and Q. Philadelphia: 
Fortress Press.

Kiilunen, Jarmo. 1997. Jeesuksen historian lähteet. – Nasaretilaisen historia. Toim. 
Risto Uro ja Outi Lehtipuu. Helsinki: Kirjapaja, 28–51.

Klassen, William. 1992. Peace. – The Anchor Bible Dictionary. Vol. 5. Editor in 
Chief David Noel Freedman. New York, London, Toronto, Sydney, Auckland: 
Doubleday, 206–212.

Koester, Helmut. 1982. History and Literature of Early Christianity. Introduction to 
the New Testament. Volume Two. Hermeneia, Foundations and Facets. Philadel-
phia: Fortress Press / Berlin and New York: Walter de Gruyter.

Köhler, Ludwig. 1995. Vana Testamendi teoloogia. Tartu: Greif.

Kysar, Robert. 1992. John, Epistles of. – The Anchor Bible Dictionary, Vol. 3. Editor 
in Chief David Noel Freedman. New York, London, Toronto, Sydney, Auck-
land: Doubleday, 900–912.

Lahe, Jaan. 2009. Uku Masingust Tooma evangeeliumi uurijana. – Minu Issand ja 
minu Jumal. Pühendusteos Dr. theol. Toomas Pauli 70. sünnipäevaks. Koostanud 
Jaan Lahe ja Tiit Pädam. EELK UI toimetised XX. Tallinn: EELK Usuteaduse 
Instituut, 92–108.



234

Lahe, Jaan ja Ergo Naab. 2014. Keisrikultus Rooma riigis Juliuste-Claudiuste ja 
1. Flaviuste dünastia valitsusajal ning selle võimalikud kajastused algkristlikus 
kirjanduses. – Ajalookultuuri ajakiri Tuna, 1, 6–25.

Lahe, Jaan. 2020. Sõnum teisest maailmast. Mis on kristluse põhisõnum? Tallinn: 
Hildegarde Raamat.

Lane, Tony. 2002. Õhtumaa mõtte loojad. Leksika. Tallinn: Logos.

Lang, Friedrich. 1986. Die Briefe an die Korinther. Das Neue Testament Deutsch 7. 
Vandenhoeck & Ruprecht.

Lategan, Bernhard C. 1992. Hermeneutics. – The Anchor Bible Dictionary, Vol. 3. 
Toim. David Noel Freedman. New York, London, Toronto, Sydney, Auckland: 
Doubleday, 149–154.

Levinson, Pnina Navè. 1992. Mitä on juutalainen usko? Helsinki: Yliopistopaino.

Lohse, Eduard. 1988. Theologische Ethik des Neuen Testaments. Theologische Wis-
senschaft. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz: Verlag W. Kohlhammer.

Longman III, Tremper. 2000. Warfare. – New Dictionary of Biblical Theology. Toim. 
T. Desmond Alexander ja Brian S. Rosner. Leicester, England: Inter-Varsity 
Press, 835–839.

Luomanen, Petri. 2007. Ebionites and Nazarenes. – Jewish Christianity Reconside-
red: Rethinking Ancient Groups and Texts. Edited by Matt Jackson-McCabe. Min-
neapolis: Fortress Press, 81–118.

Maier, Gerhard. 1994. Biblical Hermeneutics. Wheaton, Illinois: Crossway Books.

Malina, Bruce J. 2001. The Social Gospel of Jesus: The Kingdom of God in Mediterra-
nean Perspective. Minneapolis: Fortress Press.

Marjanen, Antti. 1997. Jeesuksen naisoppilaat. – Nasaretilaisen historia. Toim. Risto 
Uro ja Outi Lehtipuu. Helsinki: Kirjapaja, 178–207.

Martin, Dale B. 1995. The Corinthian Body. Chelsea, Michigan: Yale University.

Meeks, Wayne A. 2001. Judaism, Hellenism, and the Birth of Christianity. – Paul 
Beyond the Judaism/Hellenism Divide. Toim. Troels Enberg-Pedersen. Louisville, 
London, Leiden: Westminster John Knox Press, 17–27.

Moltmann, Jürgen. 1990. The Way of Jesus Christ: Christology in Messianic Dimen-
sions. San Francisco: Harper.



235

Naab, Ergo. 2017. Ülendamismotiiv ja eshatoloogia presentne aspekt Corpus 
Paulinum’is: religioonilooline ja kultuuriteoreetiline käsitlus. Tallinn: Tallinna Üli-
kool, humanitaarteaduste dissertatsioonid, 40.

Norman, Solomon. 2015. Historical Dictionary of Judaism. Lanham – Boulder – 
New York – London: Rowman & Littlefield.

Nõmmik, Urmas. 2009. Vana Testamendi mõistmise eeldusi. – Minu Issand ja 
minu Jumal. Pühendusteos Dr. theol. Toomas Pauli 70. sünnipäevaks. Koostanud 
Jaan Lahe ja Tiit Pädam. EELK UI toimetised XX. Tallinn: EELK Usuteaduse 
Instituut, 13–24.

Olesk, Peeter. 2025. Inimestest ja raamatutest. Koostanud Janika Kronberg ning 
Sirje Olesk. Eesti mõttelugu 183. Tartu: Ilmamaa.

Osborne, Grant R. 1991. The Hermeneutical Spiral: A Comprehensive Introduction to 
Biblical Interpretation. Downers Grove, Illinois: InterVarsity Press.

Paul, Toomas. 2020. Pühakirja neljakordsest mõttest. – VERBUM DOMINI 
MANET IN AETERNUM. Pühendusteos professor dr Randar Tasmuthile 65. sün-
nipäevaks õpilastelt ja kolleegidelt. Koostanud Jaan Lahe ja Ergo Naab. EELK UI 
toimetised XXX. Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut, 239–246.

Pojman, Louis P. 2005. Eetika. Õiget ja väära avastamas. Tallinn: Eesti Keele Siht-
asutus.

Porter, Stanley E. 2000. Peace. – New Dictionary of Biblical Theology. Toim. 
T. Desmond Alexander ja Brian S. Rosner. Leicester, England: Inter-Varsity 
Press, 682–683.

Raud, Rein. 2013. Mis on kultuur? Sissejuhatus kultuuriteooriatesse. Tallinn: Eesti 
Keele Sihtasutus, Tallinna Ülikooli Kirjastus.

Renan, Ernest. 1996. Jeesuse elu. Humanitaarselts „Europeia“. Tallinn: Perioodika.

Robbe, Martin. 1977. Ekklesia. – Lexikon der Antike. Hgg von Johannes Irmscher 
in Zusammenarbeit mit Renate Johne. Berlin - Lepzig: Bibliographisches Insti-
tut, 145.

Robinson, James M ja Helmut Koester. 1971. Trajectories through Early Christianity. 
Philadelphia: Fortress Press.

Roloff, Jürgen. 1988. Die Apostelgeschichte. Das Neue Testament Deutsch 5, Göt-
tingen: Vandenhoeck Ruprecht.



236

Rowland, Christopher. 2002. Christian Origins: An Account of the Setting and Cha-
racter of the most Important Messianic Sect of Judaism. Second edition. London: 
SPCK.

Russell, David Syme. 1986. From Early Judaism to Early Church. Philadelphia: 
Fortress Press.

Räisänen, Heikki. 2010. The Rise of Christian Beliefs: The Thought World of Early 
Christians. Minneapolis: Fortress Press.

Salumaa, Elmar. 2003. Evangeelse eetika alused. EELK UI toimetised XI. Toimeta-
nud Jaanus Noormägi. Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut.

Sanders, Jack. T. 1975, 1986. Ethics in the New Testament: Change and Development. 
London: SCM Press Ltd.

Schmeller, Thomas. 2010. Der zweite Brief an die Korinther. EKK, Band VIII/1. 
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Theologie, Patmos Verlag. 

Schmidt, Karl Ludwig. 1957. ἐκκλησία. – ThWNT 3, 502–539, 505.

Schnabel, Eckhard, J. 1994. Jesus and the Beginning of the Mission to the Gen-
tiles. – Jesus of Nazareth: Lord and Christ: Essays on the Historical Jesus and New 
Testament Christology. Toim. Joel B. Green ja Max Turner. Grand Rapids, Michi-
gan: William B. Eerdmans Publishing Company / Carlisle, UK: The Paternoster 
Press, 37–58.

Stacey, David W. 1956. The Pauline View of Man In Relation to its Judaic and Helle-
nistic Background. London: MACMILLAN & CO LTD.

Stuhlmacher, Peter. 1989. Der Brief and die Römer. NTD, Band 6. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht.

Sumney, Jerry L. 2007. Paul and Christ-believing Jews Whom He Opposes. – Jewish 
Christianity Reconsidered: Rethinking Ancient Groups and Texts. Edited by Matt 
Jackson-McCabe. Minneapolis: Fortress Press, 57–80.

Tasmuth, Randar. 2004. The Disciple with Many Faces: Martin Hengel’s and James 
H. Charlesworth’s theories concerning the Beloved Disciple. Academic Dissertation. 
Helsinki: Tyylipaino.

Tasmuth, Randar. 2009a. Luuka eripärast varakristlikus inimesekäsitluses. – Usu-
teaduslik Ajakiri 1(58), 79–110.

Tasmuth, Randar. 2009b. Mõistete „evangeelium“ ja „ideoloogia“ suhtest. – Töid 
algkristliku mõtlemise kujunemise alalt. Studies in the Formation of the Early Chris-



237

tian Way of Thinking. Koostanud Randar Tasmuth, toimetanud Urmas Nõm-
mik. EELK UI toimetised XIX. Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut, 108–119.

Tasmuth, Randar. 2009c. Vanast Testamendist kristliku kuulutuse alusena. – Minu 
Issand ja minu Jumal. Pühendusteos Dr. theol. Toomas Pauli 70. sünnipäevaks. 
Koostanud Jaan Lahe ja Tiit Pädam. EELK UI toimetised XX. Tallinn: EELK 
Usuteaduse Instituut, 25–38.

Tasmuth, Randar. 2011. Pauluse nägemus Kristuse kogudusest. – Kultuurisillad 
Lääneme-äärses kultuuriruumis. Töid eesti kirikuloo, süstemaatilise teoloogia ja 
piibliteaduste alalt / Cultural Bridges Across the Baltic Sea: Studies in Estonian 
Church History, Systematic Theology and Bible. Toim. Riho Saard. EELK UI toi-
metised XXI. Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut, 300–321.

Tasmuth, Randar. 2017. Olustik, milles elas Jeesus ja sündis kristlus. – EELK Usu-
teaduse Instituut 70. Õpime. Kuulutame. Palvetame. EELK UI toimetised XXIV. 
Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut, 118–145.

Tasmuth, Randar. 2020. Uue Testamendi kontekstualiseeriv teoloogia. Kristliku usulise 
mõtte ja praktika sünd. EELK UI toimetised XXIX. Tallinn: EELK Usuteaduse 
Instituut.

Tasmuth, Randar ja Ingmar Kurg. 2022. Jeesus. Kuningriik. Läkitamine. Kristliku 
misjonimõtte ja praktika sünd. EELK UI toimetised XXXI. Tallinn: EELK Usu-
teaduse Instituut.

Tasmuth, Randar. 2024a. Paul’s Deliberations of Man: Adam Between Revolt and 
Tranquillity. – Ettekanne Lutheri Akadeemia korraldatud rahvusvahelisel kon-
verentsil „Ecology of the Spirit II. Peace and War in the Perspective of Christian 
Anthropology“ Riias 11.05.2024.

Tasmuth, Randar. 2024b. An Aspect of Pauline Anthropology: Temple and Torah 
Turned into the Body and Letter of Christ. – Images of the Human Being: Eighth 
International East-West Symposium of New Testament Scholars, Caramain Monas-
tery, May 26 to 31, 2019. Edited by Cosmin Pricop, Karl-Wilhelm Niebuhr, and 
Tobias Niklas. Tübingen: Mohr Siebeck, 347–359.

Teun A. van Dijk. 2005. Ideoloogia. Multidistsiplinaarne käsitlus. Tartu: Tartu Üli-
kooli kirjastus.

Theißen, Gerd. 2003. Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie des Urchristen-
tums. Gütersloh: Chr. Kaiser Gütersloher Verlagshaus.

Thrall, Margaret. 1994. The Second Epistle to the Corinthians. Vol 1. Edinburgh: 
T&T Clark.



238

Toom, Tarmo. 2022. Varakristlik teoloogia. Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus.

Uro, Risto. 1995. Jeesus-liikkeestä kristinuskoksi. Helsinki: Yliopistopaino.

Uro, Risto. 1997. Johannes Kastaja ja Jeesus-liike. – Nasaretilaisen historia. Toim. 
Risto Uro ja Outi Lehtipuu. Helsinki: Kirjapaja, 106–145.

VanderKam, James C. 2022. An Introduction to Early Judaism. Grand Rapids, 
Michigan: William B. Eerdmans Publishing Company.

Vermes, Geza. 2003. Jesus in His Jewish Context. Minneapolis: Fortress Press.
Vielhauer, Philipp and Georg Strecker. 1991. Jewish-Christian Gospels. – New 

Testament Apogrypha, Vol 1. Toim Wilhelm Schneemelcher. Westminster/John 
Knox Press: James Clarke ja Co, 134–178.

Vogel, Traugott. 2015. Religioonifilosoofia. Filosoofia ja kristlik teoloogia dialoogis. 
EELK UI toimetised XXII. Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut.

Wedderburn, Alexander J. 2005. A History of the First Christians. London, New 
York: T & T Clark International.

Wendland, Heinz-Dietrich. 1970. Ethik des Neuen Testaments. Grundrisse zum 
Neuen Testament. Hgg von Gerhard Friedrich. NTD Ergänzungsreiche 4. Göt-
tingen: Vandenhoeck Ruprecht.

Wolter, Michael. 2010. Die Entwicklung des paulinischen Christentums von einer 
Bekehrungsreligion zu einer Traditionsreligion. – Early Christianity. Vol 1. 
Tübingen: Mohr Siebeck, 15–40.

Üheskoos kirik I osa: Kirik – pühakiri – armulaud – amet. 2022. Koostanud 
Thomas-Andreas Põder, Kadri Lääs, Kadri Eliisabet Põder. EELK UI toimetised 
XXXII. Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut.



239

Aineregister

Aadam 9, 69, 82, 98, 120, 128,  138, 
146–151, 153, 182 

abielu 43 viide 58, 55 viide 81, 58, 
59, 80 viide 142, 134 viide 234, 
144, 145, 200, 204, 214

apokalüptiline 56, 163, 193, 194
arm 7, 67, 110, 117–121, 122, 123, 

143, 152, 181, 183
autoriteet 16, 30, 55, 58, 59, 72, 85, 

100, 136, 140, 160, 161, 191, 
210, 211

demagoogia 107 viide 183, 209
dialektiline 209
diskursus 217–220, 228
ebioniidid 8, 101–103, 162
eelmõistmine 207, 209, 213
eetika 54–56, 58, 112, 117, 140–142, 

159, 228
eetos 8, 9, 54, 140–142
ekklesia 78, 88, 131, 132, 135–137, 

139, 140, 196
eksegeetika 190, 206, 207, 212, 221
eksplitsiitne 188
elujõud 94, 145, 175
enesemääratlus 8, 86, 87, 133
enesetunnetus 51, 82
enesevaade 8, 105, 106
eshatoloogia, eshatoloogiline 50, 56, 

73, 82, 88, 112, 114, 121 viide 
203, 127, 134, 171, 205

heebrealased 87
hellenistid 87
hermeneutika 9, 12, 147, 190, 202–

228

hingehoid, hingehoidlik	 9, 45, 58, 
59, 95, 116, 140, 142, 154, 197

ideoloogia 19 viide 18, 33, 35–39, 
42, 61, 90, 115, 116, 152, 187, 
201, 212, 217–221

implitsiitne 184 viide 335, 188
juudikristlus 89, 91 viide 157, 95–97, 

99, 160–162
juutkond 88, 91 viide 157, 159–161
juutlus, judaism 23–25, 89–93, 96, 

100, 101, 105, 144, 155, 159–
162, 165, 169, 175, 177, 184, 
195–200, 203 

karakter 54 viide 88, 156–158, 176
keisrikultus 115, 116, 152, 179, 

199–201
kosmos 186, 192, 193, 200
loogika 12, 203, 207, 209, 228
meeleparandus 17 viide 14, 26, 31, 

40, 43, 44, 56, 71, 118, 170
meelerahu 146, 151
meelevald 41, 60, 83, 100, 114, 118, 

181, 183, 191, 225
meelsus	 6, 36, 59, 80, 81, 114, 161, 

164, 187, 205
messialased 101, 160
metafoor 17, 46, 104, 125, 127, 138, 

148, 153, 164, 181 viide 323
mäss 9, 30, 146, 153
natsareenlased 101, 102
paradigma 146, 217-219
paraklees 142, 143
parenees, pareneetiline 45, 142, 199
pastoraalne 45, 153, 193
patt 51, 71, 118, 123, 148, 149, 171, 

187, 193, 223



poliitika 18, 32, 33, 36, 42, 107, 115, 
214, 218, 228

polis 36, 88, 132, 137
pääste, päästelugu 6, 68 117, 119–

124, 165, 170-174, 183, 195, 198, 
211, 216, 226

pühadus 14, 94, 98
pühendumine 51
pühitsus 112, 120, 140, 145, 146, 

199
Qumran 78, 104 viide 180, 155
ristimine 58 viide 98, 69, 77, 121 

viide 204, 137, 165 viide 289, 197
Süneedrion 28, 70 viide 123, 83 viide 

147, 84, 85

seesmine inimene 125–128
sümbol, sümbolimaailm 52, 78, 115, 

159, 188–190, 198 viide 366, 
200, 210, 215, 221

sõna ristist 73, 112, 119
sõnasulased 22, 25, 26
tautoloogia 209
tüpoloogia 204, 226
uus inimene 129, 130
vagadus	 50, 51, 99, 163
vana inimene 129, 130
vägi 49 viide 68, 69, 73, 98, 114, 

119, 120, 141, 163, 183, 225, 227
väline inimene	 125-127


	_Hlk205465637
	_Hlk207190454
	_Hlk207712582
	_Hlk210066657
	_Hlk208868297
	_Hlk208904524
	_Hlk208930914
	_Hlk209550903
	_Hlk205481416
	_Hlk207712181
	_Hlk208929252

